
Universidade de São Paulo 

Faculdade de Educação – Programa de Pós-Graduação 

  

 

 

 

 

 

MARCELLA HALCSIK SILVA 

 

 

 

ESCOLAS PARA TRANS OU ESCOLAS-TRANS?  

POR UMA EDUCAÇÃO QUE DIFERENCIE E LIBERTE O SUJEITO 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2026 



 

MARCELLA HALCSIK SILVA 

 

 

 

 

 

 

ESCOLAS PARA TRANS OU ESCOLAS-TRANS?  

POR UMA EDUCAÇÃO QUE DIFERENCIE E LIBERTE O SUJEITO 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada à Faculdade de Educação da 

Universidade de São Paulo, como requisito para 

obtenção do título de Mestre em Educação. 

Área de concentração: Educação, Linguagem e 

Psicologia. 

Orientadora: Profa. Dra. Leny Magalhães Mrech. 

 

 

 

 

São Paulo 

2026 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para os que evadem da escola:  

que encontrem uma educação  

que considere as diversidades. 

 

Para Leonardo.  

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a Professora Leny Magalhães Mrech, por orientar minha 

jornada e transmitir seus conhecimentos em Psicanálise. Pela oportunidade de compartilhar minhas 

angústias e de aprender.  

Gostaria de agradecer também à revisora deste trabalho, Dalila Lemos. 

Aos professores que tive o prazer de conhecer no Programa de Pós-graduação da 

Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, professora Claudia Pereira Vianna e 

professor Eduardo Leal Cunha (Instituto de Psicologia). 

Agradeço especialmente ao professor Rinaldo Voltolini e à Eliane Costa Dias, por 

comporem a banca do meu exame de qualificação e pelas ricas e valiosas contribuições para o 

desenvolvimento da pesquisa.   

Aos colegas do Núcleo de Pesquisa de Psicanálise e Educação (NUPPE- CLIPP) pelas 

discussões e reflexões sobre a educação e Psicanálise. Obrigada pela inspiração e pelas trocas. 

Ao meu primeiro analista, João Paulo, que provocou meu movimento em pesquisar 

sobre aquilo que falha.  

A Rodrigo, meu analista que me ajuda a seguir esse saber que não se sabe. 

Agradeço à grande mestre, Maria Eliza Miranda (in memorian), professora da FFLCH-

USP e que ainda na graduação em Geografia, em 2010, direcionou o meu olhar para o que rateia na 

educação, especialmente na Educação Pública.  

À Renan Guedes de Pinho, companheiro de vida e incentivador do meu trabalho. Sem 

você este trabalho não seria possível. Obrigada pelo apoio, por possibilitar que esta dissertação 

fosse escrita, por ser incrível. Você e Leonardo são minhas maiores riquezas.  

Aos colegas professores que tive a alegria de compartilhar tanto trabalho no chão da 

escola, com dedicação, afeto e olhar reflexivo para os estudantes vulneráveis.  

Aos amigos queridos que se alegram comigo e com o meu trabalho. 



À Camila dos Santos Paulo, geógrafa, psicóloga e amiga, que me mostrou o caminho e 

as possibilidades para eu iniciar a análise pessoal. Tudo o que foi construído, do início ao fim dessa 

pesquisa, partiu disso. 

À minha família, pela relação de amor, apoio e suporte.  

Aos meus primeiros professores, meus pais e avós, André Luiz, Joana Marcela, Cida 

Bíglia (in memorian), André Halcsik (in memorin), Jora Leite (in memorian) e Luzia Freitas (in 

memorian). A vocês, todo o meu amor. 

Aos meus irmãos, Nathália, Gabriella e João Paulo, que sempre torcem por mim.  

Agradeço profundamente, enfim, aos estudantes que se dispuseram a dar o seu 

depoimento e testemunho de vida para que esta pesquisa fosse possível. Espero contribuir para uma 

escola que possa acolher e incluir as diferenças para o projeto maior de formar sujeitos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Hoje, a gente tem medo de ladrão [...].  

Antigamente, a gente tinha medo dos próprios alunos.  

Entendeu? 

 (Bianca, estudante e travesti, 53 anos). 

 

 

 

 

[...] Hoje nós somos chamadas pelo nome social... 

lá, antigamente, a gente não era chamada, né, professora...  

Já pensou, uma aluna toda bonitona lá  

ser chamada de Roberto, ai... que bonito!  

Ai... eu ia ficar nervosa...  

não ia nem voltar pra escola...” 

 (Amanda, estudante e travesti, 35 anos.) 

 

 

 

 

Eu não [tenho] uma lembrança que o professor ia lá, 

me defender, eu não tenho isso dentro de mim. Eu tenho 

só... lembrança das agressão, sabe profe?  

[...] Na minha época... não tenho... lembranças boas.  

Porque... tipo, ali, eu me senti desprotegido...  

não tinha ninguém pra me acolher, pra me ajudar.  

Quantas vezes eu não saí da escola chorando? Com raiva?  

(Marcos, estudante e homem trans, 40 anos) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Uma escola normal, regular, não aceita uma 

travesti estudar... com alunos [...] normais,  

né?  

É o preconceito. [...] É o preconceito que 

tem.  

Não aceita a gente.  

(Patrícia, estudante e travesti, 38 anos.) 

 

 

Aquela imagem que as pessoas têm de 

travesti, que é bandido, que é ladrão, que é 

mentiroso, isso não vai mudar nunca!  

Ela pode se formar, ela pode chegar em 

qualquer lugar, em qualquer status da 

sociedade... Nunca vai ser respeitada como 

pessoa. Então, eu me sinto assim, forçada 

(...) eu sou forçada na sociedade... a viver!  

Isso, eu me sinto muito rejeitada. (...)  

Eu vivo? Vivo, em todo lugar eu vou, mas 

você se sente rejeitado... pela família...  

Em todos os lugares...  

(Xeila, estudante e travesti, 40 anos) 

 

 

[...] Eu lembro muito... muitas coisas. [...]  

De apanhar porque eu tava usando saia, 

tava dançando na porta de casa, escutando  

uma música no fone...  

Nossa, apanhei muito pelo fato de ser o que 

eu sou, sabe? 

Aí tem coisa... de chegar a ir na escola, já 

apanhar logo de primeira. Teve uma vez 

que um menino jogou... um tijolo, tem uma 

marca aqui na minha cabeça. Na escola! 

(Larissa, estudante e mulher trans, 30 anos). 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

SILVA, Marcella Halcsik. Escolas para trans ou escolas-trans? Por uma Educação que diferencie e 
liberte o sujeito. Dissertação (Mestrado). Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, 2026. 
 

 

A presente pesquisa tem como objeto de estudo a evasão escolar de pessoas trans e travestis, 

e como objetivo investigar os obstáculos enfrentados por sujeitos que vivem experiências trans 

identitárias na permanência e conclusão dos estudos, com foco na modalidade Educação de Jovens 

e Adultos (EJA). A pesquisa, fundamentada na interface entre Educação e Psicanálise lacaniana, 

analisa depoimentos de seis estudantes trans/travestis matriculados na Escola Municipal Arco-Íris, 

vinculada ao projeto Transcidadania e que apresentam valores paradigmáticos que podem responder 

às questões do trabalho. 

O estudo parte da constatação da alta vulnerabilidade social dessa população, marcada por 

violência estrutural, expulsão familiar precoce e exclusão escolar, evidenciada por dados alarmantes: 

expectativa de vida de uma pessoa trans no Brasil é de 35 anos, e 72% dessas pessoas não possuem 

ensino médio, tendo predominância da prostituição como meio de sobrevivência. A metodologia 

qualitativa privilegia a escuta analítica e a singularidade dos sujeitos, articulando dois eixos: Educação 

e Psicanálise, tecendo uma crítica ao discurso pedagógico universalista e análise das condições de 

permanência; e Psicanálise e Transexualidade, com reflexão sobre a relação entre corpo, linguagem 

e gozo. 

A fundamentação teórica discute conceitos como transferência, desejo, fórmulas da sexuação e 

sinthoma, propondo uma educação que reconheça a singularidade e rompa com práticas segregativas. 

Os resultados revelam violências recorrentes na escola (agressões físicas, humilhações), ausência de 

acolhimento e reprodução de normas binárias, fatores que contribuem para evasão e sofrimento 

psíquico. Conclui-se que políticas afirmativas, como o Transcidadania, são fundamentais, mas 

insuficientes sem uma transformação institucional que acolha diferenças e desfaça a lógica normativa. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
Palavras-chave: Educação de Jovens e Adultos; Psicanálise; Transexualidade; Evasão escolar; 

Inclusão. 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

SILVA, Marcella Halcsik. Trans Schools or Schools for Trans People? Towards an Education That 
Differentiates and Liberates the Subject. Thesis (Master's degree). Faculdade de Educação, 
Universidade de São Paulo, 2026. 
 

 

This study investigates school dropout among transgender and transvestite individuals, focusing 

on the challenges they face in remaining and completing studies within the Youth and Adult Education 

(EJA) program. Grounded in the intersection of Education and Lacanian Psychoanalysis, the research 

analyzes testimonies from six trans students enrolled at Escola Municipal Arco-Íris, linked to the 

Transcidadania project. These narratives reveal paradigmatic values that address the study’s core 

questions.  

The findings highlight the severe social vulnerability of this population, marked by structural 

violence, early family expulsion, and educational exclusion, reflected in alarming data: a life expectancy 

of 35 years and 72% lacking a high school diploma, with prostitution as a predominant survival strategy. 

Using a qualitative methodology, the study emphasizes analytical listening and subject singularity, 

articulating two axes: Education and Psychoanalysis—criticizing universalist pedagogical discourse 

and analyzing conditions for permanence; and Psychoanalysis and Transsexuality—exploring the 

relationship between body, language, and jouissance. 

 The theoretical framework discusses concepts such as transference, desire, sexuation formulas, 

and sinthomal identity, advocating for an education that embraces singularity and dismantles 

segregative practices. Results reveal recurrent school violence, lack of support, and reinforcement of 

binary norms, contributing to dropout and psychological suffering. The study concludes that affirmative 

policies like Transcidadania are essential but insufficient without institutional transformation to embrace 

diversity and challenge normative logic. 

 

 

 

 

 

Keywords: Youth and Adult Education; Psychoanalysis; Transsexuality; School Dropout; Inclusion. 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1: Fórmulas da Sexuação de Lacan.................................................................... 39 

Figura 2: Teoria dos discursos de Lacan........................................................................ 47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO................................................................................................................. 1 

METODOLOGIA............................................................................................................. 19 

1. O sujeito pesquisador e a pesquisa em Educação e Psicanálise............................... 19 

2. Fundamentação Teórica.............................................................................................. 27 

3. Depoimentos............................................................................................................... 48  

CAPÍTULO 1: População Trans e Travesti: Histórico, violências e lutas sociais... 52  

CAPÍTULO 2: Estudantes que vivem experiências trans identitárias.......................60 

CAPÍTULO 3: Educação e Psicanálise.........................................................................88 

3.1. Escola da memória: Dificuldades e evasão..............................................................88 

3.2. Escola do presente: Condições de permanência....................................................105 

CAPÍTULO 4: Psicanálise e Transexualidade............................................................128 

4.1. Gênero, psicanálise e sujeitos trans: Desafio à normalidade.................................128 

4.2. Movimentos identitários e Psicanálise: Como interroga? Como compõe?.............169 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...........................................................................................183 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS.......................................................................... ...192 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

Pensar na relação entre o discurso pedagógico e a Psicanálise como 

discurso, que põe a nu a presença do sujeito no conhecimento/saber, possibilita 

levantarmos questões e novas reflexões sobre a Educação, no contexto da 

contemporaneidade. A questão central é pensar nos enigmas que a Psicanálise 

pode levantar no campo da Pedagogia, ou nos furos presentes nas prescrições 

do discurso pedagógico. Para tanto, é fundamental estabelecer reflexões sobre 

o dilema estruturante da crise na Educação, entre o universal e o normativo, que 

vem da Pedagogia e da cultura do “para todos”, e a singularidade de cada sujeito, 

que é objeto da Psicanálise. 

Nessa perspectiva psicanalítica, é importante que se busque sempre a 

singularidade do sujeito para possíveis interpretações dentro da relação 

pedagógica, já que, no processo educativo, é crucial considerar a estrutura de 

linguagem do aluno e do professor, com enfoque mais no sujeito e na ética, 

singular, do que na moral, universal. 

É importante também considerar que a relação analista e analisante, e 

também a relação professor e aluno, é marcada pela transferência. Para Freud, 

em “Algumas reflexões sobre a psicologia do escolar” (1976), desde o princípio 

se estabelece uma dimensão emocional e subjetiva nessa relação entre 

educador e educando, que se estrutura por imagens (imagos) ligadas às 

relações primitivas entre o sujeito e seus pais.  

O educador viria, então, a ser uma figura de autoridade “substituta” das 

imagens/figuras da infância. Esse laço, portanto, é carregado de afeto e 

processos emocionais inconscientes, como uma corrente oculta e constante, e 

envolve emoções contraditórias e ambivalentes. porque, quando o sujeito entra 

em contato com professores, os vê como pais substitutos, para Freud. Desse 

modo, pode-se dizer que se transfere para os educadores expectativas e afetos 

positivos e negativos inconscientes da infância, e seria essa a ambivalência que 

marca a relação entre educador e educando, que é da ordem do inconsciente, 

do incontrolável e do impossível, tal qual são as relações humanas. 

O discurso pedagógico, como tentativa de legislação universal, visa à 

identificação e à aquisição de saber; sustenta um ideal, pautando-se em modelos 



2 
 

prescritivos, infalíveis, capazes de “educar” qualquer sujeito, o que desorienta o 

trabalho do professor. Traçando um paralelo, a Psicanálise propõe um caminho 

inverso: o da desidentificação do sujeito, a partir da ética, dedicando-se em 

pensar que não há educação toda ou completa – o que há é o sujeito, a 

alteridade, a transferência, o cada um e o real. Há a “varidade” no lugar da 

verdade, já que essa é múltipla. A Psicanálise vai, então, lidar com construções 

e com o que emerge, sem sentido nem interpretações, ou seja, com o real, e 

não, com o ideal. Pode-se pensar no “real da escola” como aquilo que escapa, 

ou que não se apreende (o impossível). 

A busca por uma “educação ideal” levou MANNONI (1997) a refletir 

sobre o que ela chama de “Educação Pervertida”. Para a autora, a educação que 

se direciona a um ideal, marcada por certa rigidez, é uma educação para 

dominação. Em “Educação Impossível” (1997, p. 30), a autora explica que a 

educação pode se tornar uma missão civilizadora quando há o objetivo de 

adestramento da criança na relação professor-aluno, em detrimento do afeto e 

da transferência. Dominação e adestramento propostos por teorias pedagógicas 

pautadas em evidências, cálculos, estudos científicos e prescrições, ou melhor, 

por dados “cientifizados”, fazem com que o campo da educação se torne cada 

vez mais técnico, excluindo-se o sujeito. A Pedagogia, nessa perspectiva, estaria 

imbuída em fazer o sujeito entrar na “ordem” e na “norma”. 

Contudo, dados do Fundo das Nações Unidas para a Infância (UNICEF, 

2021) revelam que há sujeitos que “resistem” a essa dominação e a esse ideal. 

Existem nas escolas grupos de risco para o abandono escolar, crescente a partir 

dos onze anos de idade, e envolve crianças e adolescentes negros, de baixa 

renda, residentes nas periferias e meninas acometidas por gravidez precoce com 

essas mesmas características raciais e socioeconômicas. 

Leituras de dados e informações sobre evasão escolar no Brasil 

destacam que quanto maior a vulnerabilidade social e econômica, maior a 

possibilidade de não aderência à educação formal. A partir desse fato, levantam-

se questões: existem projetos de prevenção ou de contenção para evitar que os 

estudantes deixem de frequentar a escola? O que fazer com esses e essas 

estudantes que evadem? Quem são esses sujeitos e como estabelecem a 

transferência com o saber? 



3 
 

A Educação de Jovens e Adultos (EJA) é um segmento escolar que 

atende a esses estudantes que não concluíram a educação básica. No Brasil, 

pesquisas1 recentes revelam que mais de dois milhões de estudantes se 

matricularam nesse segmento em 2024: são jovens e adultos que, na sua grande 

maioria, tem jornada dupla – trabalham e estudam – e procuram uma nova 

oportunidade para avançar no mercado de trabalho e aprender, finalmente, a ler 

e a escrever. Mas, até mesmo na EJA, um grupo parece não existir: estudantes 

trans e travestis.  

Há discussões sobre esse grupo no meio acadêmico, algumas notícias 

veiculadas na mídia tradicional, mas não se pode encontrá-los em escolas 

regulares. É perfeitamente possível que, numa escola regular – e em todo o 

segmento EJA dessa escola – não se veja nenhum/nenhuma estudante trans e 

travesti.  

Fazendo um recorte histórico, lembrei que nunca havia tido um/uma 

estudante trans desde que ingressei na educação pública básica, em 2014.2 

Então, em 2022 procurei uma escola ou instituição que oferecesse algum tipo de 

acolhimento para as pessoas trans e travestis, pensando em relacionar meu 

trabalho de docente com os estudos de Psicanálise e Educação e, no início do 

mesmo ano, participei de um processo seletivo interno, da Prefeitura de São 

Paulo, para trabalhar em escolas que ofereciam a EJA em tempo integral. Muitas 

dessas escolas atendem ao projeto da prefeitura chamado “Transcidadania”.3  

 
1 As pesquisam apresentam ainda que o Brasil tem 65 milhões de pessoas com mais de 25 anos 
que não concluíram a educação básica, quase metade da população nessa faixa etária. Mais 
informações em: https://oglobo.globo.com/brasil/educacao/noticia/2025/04/09/censo-escolar-
educacao-de-jovens-e-adultos-perde-198-mil-alunos-e-atinge-o-menor-patamar-de-matriculas-
da-historia.ghtml (acesso em 5.dez.2025).  
2 Ingressei na educação básica na rede estadual de São Paulo em 2014, mas passei a lecionar 
na prefeitura da cidade de São Paulo como efetiva em 2018. Em 2020, passei a trabalhar na 
Educação de Jovens e Adultos, com aqueles e aquelas que estão retornando aos estudos. 
3 De acordo com dados atuais da Prefeitura de São Paulo, o programa Transcidadania: “[...] 
promove a reintegração social e o resgate da cidadania para travestis, mulheres transexuais e 
homens trans em situação de vulnerabilidade, [...] utilizando o desenvolvimento da educação 
como principal ferramenta, as beneficiárias e os beneficiários recebem a oportunidade de 
concluir o ensino fundamental e médio, ganham qualificação profissional e desenvolvem a prática 
da cidadania. Um diferencial do programa [...] é a transferência de renda, que possibilita a 
disponibilidade de essas pessoas beneficiárias concluírem a carga horária obrigatória de 
atividades. Cada pessoa recebe acompanhamento psicológico, jurídico, social e pedagógico 
durante os dois anos de permanência no programa.” (PREFEITURA DE SÃO PAULO, 2022). Em 
2019, foi proposta uma expansão desse programa em nível estadual devido à crescente 
demanda. Mais informações em: https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/direitos 
_humanos/lgbti/programas_e_projetos/index.php?p=150965 (acesso em 01.12.25). 

https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/direitos


4 
 

Trata-se de um projeto social da Prefeitura de São Paulo, coordenado, 

sobretudo, pela Coordenação de Políticas para LGBTI+ da Secretaria Municipal 

de Direitos Humanos e Cidadania (SMDHC), em parceria com a Secretaria 

Municipal de Desenvolvimento Econômico e Trabalho (SMDET). Tal projeto visa 

à inclusão dos estudantes trans, instituído oficialmente pelo Decreto nº 55.874 

de 29 de janeiro de 2015, que define seus objetivos voltados à promoção dos 

direitos humanos e à inclusão de pessoas trans e travestis em situação de 

vulnerabilidade no município de São Paulo. E, a partir de uma regulamentação 

mais recente — pelo Decreto nº 58.227, de 16 de maio de 2018 —, ampliou e 

consolidou os procedimentos e diretrizes do programa, inclusive integrando o 

“Mês da Visibilidade Trans” ao calendário municipal.  

Então, o Transcidadania pode ser definido como um programa público 

municipal da Prefeitura de São Paulo criado para promover o resgate da 

cidadania, a inclusão social e a autonomia de pessoas trans em situação de 

vulnerabilidade social — incluindo travestis, mulheres transexuais e homens 

trans. Segundo informações da Prefeitura de São Paulo: 

 

É destinado à promoção da cidadania de pessoas trans e 
travestis em situação de vulnerabilidade, fornecendo uma bolsa 
para os beneficiários que comprovem presença regularmente às 
aulas. O objetivo é que pessoas em situação de vulnerabilidade 
social tenham acesso a um programa de transferência de renda 
que garanta a elas uma condição financeira mínima, ‘[...] para 
que possam concluir a escolaridade básica e fazer atividades de 
formação profissional’. (PREFEITURA DE SÃO PAULO, 2022).  

 

 

A partir desse dado, desde o início de 2022, leciono na Escola Municipal 

Arco-Íris,4 para jovens e adultos da EJA e com grande quantidade de estudantes 

trans, na sua maioria, beneficiários e beneficiárias do projeto Transcidadania. 

Destaco que a importância desse trabalho é imensa. Para a maioria deles/delas, 

é uma oportunidade de ingressar no mercado de trabalho formal, desenvolver 

capacidades e ampliar possibilidades e, ainda, de vivenciar um espaço formativo 

e educativo mais respeitoso e inclusivo. Além disso, no meu trabalho tenho a 

oportunidade de contribuir para que estudantes trans possam ressignificar o que 

 
4 Nome fictício. Neste trabalho, manteremos em sigilo o nome da escola para proteger a 
identidade dos sujeitos envolvidos. 



5 
 

a escola, o saber e a figura do professor podem representar: a escola é espaço 

seguro, de debate, discussão, trocas, recuperação e sistematização dos 

conhecimentos adquiridos com o tempo. 

As leituras e reflexões sobre a relação entre a Psicanálise e a Educação, 

somados ao meu trabalho como professora, possibilitam entender mais sobre o 

meu mal-estar e sobre isso que me aparece como furo, contribuindo também na 

construção de caminhos de uma educação para a alteridade e para os sujeitos, 

sem contar as discussões atuais sobre transexualidade e os sujeitos trans, 

dentro do viés da Psicanálise de orientação lacaniana, que pavimentam e 

estruturam essa pesquisa sobre o que rateia na Educação, especialmente na 

educação pública.  

A pesquisa apresenta então, fundamentalmente, uma investigação das 

dificuldades que estudantes trans e travestis enfrentam para a conclusão dos 

estudos na escola, trazendo uma reflexão sobre como foi construída no passado 

a relação com a instituição escolar – fato que os levou a abandonarem a escola – 

e quais as condições de permanência para esses estudantes prosseguirem nos estudos 

atualmente na modalidade EJA, mirando a urgência da inclusão de pessoas trans para 

combater violências e segregações.   

Assim é porque, estudando dados estatísticos e informações específicas 

atuais sobre a população trans, percebe-se que o abandono escolar desses 

sujeitos existe e é ainda maior, se comparado a dados do total da população do 

país. Aproximadamente, metade da população trans de São Paulo (51%) não 

concluiu os estudos e vive sem a família, é o que aponta um levantamento de 

2021 da Secretaria Municipal de Direitos Humanos da prefeitura de São Paulo, 

em parceria com o CEDEC (Centro de Estudos de Cultura Contemporânea). 

De acordo com o Dossiê “Assassinato de Travestis e Transexuais 

Brasileiras em 2020”, da Associação Nacional de Travestis e Transexuais 

(ANTRA), cerca de 94% da população trans do país afirmaram ser vítimas de 

violências movidas pela discriminação e preconceito e a média de assassinatos 

de pessoas trans e travestis é de 122,5 assassinatos/ano, de 2008 a 2020. 

Dados mais recentes revelam uma infeliz escalada de casos no país todo, mas, 

em números absolutos, São Paulo aparece como o estado que mais matou a 

população trans em 2020 do Brasil, com 29 assassinatos, contando com 



6 
 

aumento de 38% dos casos em relação a 2019. Esses estudos revelam ainda 

que, entre 2017 e 2020, houve 641 assassinatos de pessoas trans no Brasil. 

A violência chama a atenção em todos os níveis de idade, mas as 

maiores chances de uma pessoa trans ser assassinada estão na faixa de 15 a 

29 anos, ou seja, ainda em idade escolar obrigatória, de acordo com o 

levantamento realizado pela ANTRA. Como professora da escola Arco-Íris, com 

muitos alunos trans e travestis em 2022 e 2023, pude ver e ouvir relatos de 

agressões e violências cotidianas. E as marcas de violência e agressões físicas 

sofridas pelas/pelos estudantes são visíveis, traduzidas em cicatrizes por todo o 

corpo.  

O Dossiê apresenta também que, devido ao processo de exclusão 

familiar, social e escolar, estima-se que treze anos seja a média de idade em 

que travestis e mulheres transexuais sejam expulsas de casa pelos pais 

(ANTRA, 2017), fato que se traduz em dados alarmantes sobre a relação dos 

sujeitos trans e a Educação: aproximadamente 0,02% dessas pessoas estão na 

Universidade, 72% não possuem o ensino médio e 56% não concluíram o ensino 

fundamental (Dados do Projeto Além do Arco-íris/Afro Reggae). Essa situação 

relaciona-se diretamente com os dados de exclusão escolar e social, gerando 

maior dificuldade de inserção no mercado formal de trabalho e na qualificação 

profissional. 

As estatísticas e os dados relativos à população trans são fontes de 

informação de grande relevância para se conhecer os avanços ou retrocessos 

políticos e sociais relativos à inclusão, especialmente da população transexual e 

travesti. Entretanto existe uma grande invisibilidade quando nos referimos a 

dados oficiais. A grande maioria dos dados estatísticos e pesquisas é realizada 

por ONGs e associações independentes, como é o caso das informações 

supracitadas, que passaram a monitorar dados e informações somente a partir 

de 2008. 

Estudos revelam ainda que 70% da população trans da cidade é 

composta por mulheres trans e travesti jovens, de até 35 anos de idade e em 

situação de vulnerabilidade, já que quase 80% dessas pessoas saem de casa 

precocemente, ainda em idade escolar obrigatória e/ou antes da vida adulta.  

De acordo com os dados coletados neste estudo, 80% das travestis e 

das mulheres trans de São Paulo trabalham nas ruas em condições vulneráveis 



7 
 

com prostituição, sem formação técnica e fora do mercado de trabalho formal. 

Em escala nacional, esse número sobe para 82,1%. Sabe-se também que os 

dados de renda e escolaridade se relacionam diretamente aos dados de 

expectativa de vida. A expectativa de vida de uma pessoa trans no Brasil é de 

35 anos enquanto que o da população brasileira é de 76,6 anos 5.  

A questão que se coloca é: sob qual perspectiva de Educação repousa 

essa resistência à escola? Quem são esses sujeitos que compõem o “grupo de 

risco”, os quais são mais reticentes e não aderem à educação formal, como as 

pessoas que vivem experiências trans identitárias?6  

A Psicanálise propõe a reflexão sobre isso que falha, que foge à teoria, 

às cartilhas e aos estudos científicos, refletindo no que rateia nas prescrições 

pedagógicas que não conseguem alcançar o “universal”. 

Mannoni (1997), ainda em seu livro “Educação Impossível”, apresenta 

que a “educação ideal segundo o mestre” leva a Pedagogia a funcionar como 

“drama”, como exercício de poder. Para a autora, 

 

Não é inútil enfatizar o caráter mítico de uma pedagogia que faz 
do mestre (e do pai) o depositário do saber e do aluno (e do 
filho), o ignorante a “salvar” de sua incultura. E sabe-se como 
esse tipo de situação “segregadora” favorece o ódio mascarado 
em relação ao mestre, de um pai situado inconscientemente 
como opressor. (MANNONI, 1997, p. 36).  

 

A autora complementa, então, que...  

 
A Pedagogia funciona como drama e recorda certas situações 
familiares. (...) No ensino, o desejo de saber do aluno colide com 
o desejo do mestre... De que o aluno saiba, anulando assim o 
que poderia sustentar validamente o desejo do aluno. (...) o que 
leva o aluno a defender-se (...). O drama coloca geralmente em 
jogo o exercício de um poder. (MANNONI, 1997, p. 37). 

 
  

 
5 Mais dados e informações disponíveis em: https://www12.senado.leg.br/noticias/ 
especiais/especial-cidadania/expectativa-de-vida-de-transexuais-e-de-35-anos-metade-da-
media-nacional (acesso em 5.dez.2025). 
6 Cunha (2009) propõe o conceito de “vivências trans identitárias”, uma vez que o termo não 
permite o aprisionamento na experiência trans. Considerando isso, é importante escutar as 
experiências trans identitárias a partir da matriz psicanalítica, que é pautada na multiplicidade de 
experiências, na multiplicidade de sujeitos e de singularidades. Assim, para CUNHA (2009), 
ainda que a questão trans tenha caráter de recusa da norma binária; são múltiplas as 
experiências.  



8 
 

Nessa relação entre a instituição “escola” e a instituição familiar, 

MANNONI (1997) revela a presença da coerção e da violência, que funcionam 

para a “manutenção de uma ordem moral e social” (p. 39) e do conservadorismo, 

uma vez que, para a autora, “[...] as estruturas têm por função manterem-se 

imutáveis, seja qual for a agressão de que possam ser alvo” (p. 42). Assim, uma 

Educação atravessada pela ordem moral e social visa conservar e submeter os 

sujeitos à ordem e ao “desejo do mestre”, excluindo-se o sujeito, seus desejos e 

sua singularidade.  

Para IMBERT (2001), a moral “[...] exige ordem e disciplina; procede à 

identificação e à classificação; seu domínio é o do previsível, do simplificado e 

do controlável” (p. 18). É o que se busca na Pedagogia que se pretende científica 

ou “técnica”, ao anular a presença do sujeito, do inconsciente e do incontrolável 

na educação. Para o autor, 

 

Escorada na repetição, nos princípios de identidade e de não-
contradição, a moral mostra-se capaz de cálculo e, ao proceder 
desse modo, garante a cada um o autodomínio e o controle dos 
outros (...). (IMBERT, 2001, p. 20).  

 
 

O autor prossegue, apresentando que “[...] a moral constitui a própria 

essência da empreitada pedagógica” (IMBERT, 2001, p. 22), de modo que é a 

partir da lei simbólica, ou da interpolação da Ética na Pedagogia, que poderá ser 

possível uma separação que “[...] diferencia, desliga e liberta o sujeito” (IMBERT, 

2001, p. 24). Ou seja, a moral sendo da ordem da fabricação do sujeito, das 

prescrições, e a ética das castrações simbólicas (linguagem e desejo). 

Os sujeitos trans, como supracitado, estão dentro do grupo de risco de 

evasão escolar precoce e resistem, portanto, a essa fabricação do sujeito pela 

moral e pela norma, se relacionando mais com essa educação que diferencia e 

liberta o sujeito, pela via da Ética. Por definição, são sujeitos que escapam à 

lógica da norma binária, vivenciando formas singulares de lidar com a questão 

identitária e com a sexualidade.  

No livro “Género, Cuerpo e Psicanálisis”, de organização e produção de 

Edith Tendlarz (2020), a autora apresenta um compilado de autores que tratam 

da questão trans sob o viés da Psicanálise de orientação lacaniana. Ela inicia, 

diferenciando os conceitos estruturantes para o debate da transsexualidade, 



9 
 

como sexo e gênero, relacionando o primeiro ao gênero “biológico”, do feminino 

e masculino, contemplado na dualidade, e o segundo está ligado às 

identificações (e não identidade). O que escapa a essa lógica binária seria o 

“queer” que, para a autora, é o que não se pode definir por um binarismo, fugindo, 

portanto, das categorias de gênero.  

A autora explicita que, em Psicanálise, fala-se em estudo e clínica da 

sexuação, partindo da ideia de processo (ou produção) do sexo, associando o 

sujeito a seu modo de gozo (sendo esse individual e múltiplo). Desse modo, “[...] 

há múltiplas e variáveis identidades possíveis.” (TENDLARZ, 2020, p.142).  

Pode-se entender, portanto, que não há identidade de gênero, e sim, um 

processo de sexuação particular e diverso, relacionado ao modo como cada 

sujeito lida com o gozo. E, ainda, se não há uma “identidade” dos sujeitos trans, 

e sim, múltiplas experiências, os trans só se constituem um grupo uniforme pela 

discriminação e inferiorização a que são submetidos por um grupo majoritário 

que, importa destacar, também constituem um grupo uniforme. 

Traçando um paralelo, se cada escola também vive “múltiplas 

experiências”, é possível pensar, pela via da Psicanálise, em proposições ou 

prescrições e teorias específicas, mirando o acolhimento de pessoas que vive 

experiências trans identitárias? Furar o ciclo de violência e segregação que 

esses sujeitos passam ainda em idade escolar, na tenra idade, é urgente, mas a 

inclusão social e educacional desses sujeitos, que são inferiorizados e 

vulnerabilizados pela família e pela escola, seria possível a partir de projetos 

como “escolas para trans”, especializadas em acolher esses sujeitos, com 

suporte de políticas públicas também específicas, uma vez que esses não são 

encontrados nas instituições regulares?  

A pesquisa caminha para a construção da ideia de que, ao invés de 

escolas separadas ou específicas para os sujeitos que vivem experiências trans 

identitárias, nas quais travestis e estudantes trans estudem em grupos e 

comunidade, seja possível pensar em “escolas-trans”: singulares, atravessadas 

por um projeto ético, que considera que os sujeitos estão em autocriação 

constante, sendo, então, inacabados e “em trânsito”. Que essas lhes possibilitem 

reinscrever no campo das práticas “[...] o reconhecimento da liberdade e 

singularidade essenciais do sujeito” (IMBERT, 2001, p. 26). Escolas que, de 

acordo com Imbert (2001), se estruturem pela via da libertação do sujeito, da 



10 
 

alteridade e da valorização da diversidade das experiências identitárias, uma vez 

que: 

 

[...] poderíamos afirmar que a ética introduz a dimensão do 
sujeito, do sujeito sem mais. Ela leva a educação a enfrentar a 
tarefa inacabável de não mais visar o Um; ou ainda, de estilhaçar 
a dominância da imagem; ou seja, de reconhecer que, para o ser 
vivo falante, não existe modelo único, não existe um referente, 
não existe um sistema fixo de representações. 

 (IMBERT, 2001, p. 60) 
 

 

No seu texto “Uma pedagogia esquecida do amor”, Voltolini (2019) 

estabelece que a “presença subjetiva” do papel do professor é desvalorizada em 

prol de uma “função objetiva”, nos termos do discurso pedagógico 

contemporâneo ocidental, e que tal discurso é marcado por confusão entre poder 

e autoridade (2019, p. 364). Há, desse modo, um conflito na educação, 

constatada em “[...] ineficiência geral das escolas em sua função de levar a 

aprender” (2019, p. 366). Para esse autor, 

 

[...] esse deslocamento do centro gravitacional da relação 
pedagógica, ao tomar uma versão específica da noção de poder 
– a de um poder direcional sustentado por um ‘opressor’ contra 
o ‘oprimido’ –, confundiu poder e autoridade, contribuindo com 
isso para escamotear e obscurecer o ‘papel do amor’ nas 
dinâmicas tanto do poder como da autoridade.  

(VOLTOLINI, 2019, p. 366). 
 
 

 

O autor prossegue, refletindo que incluir a presença subjetiva e o amor 

nas dinâmicas educacionais não significa esquecer da tradição e do lugar de 

mestria do professor, uma vez que a primeira se relaciona à transmissão do solo 

comum, papel da educação, e revela que: 

 

 
Pode-se, entretanto, escolher qual tipo de mestria se pretende 
estabelecer. Quando se toma a desigualdade estrutural entre 
criança e adulto, com relação à tradição, para privilegiar a 
construção de uma hierarquia, concretizamos o lugar do ‘chefe’. 
Com ele, a dinâmica do poder predominará sobre a do saber. Ao 
saber, deve-se fazer ‘reverência’, porque ele determina que a 
conservação do status quo é o desejável. Um chefe não funda 
nada, apenas reproduz o que foi fundado; por ser um guardião 



11 
 

da ordem estabelecida, ‘normatiza’; com ele. Estamos do lado 
do que está ‘instituído’. (VOLTOLINI, 2019, p. 371). 

 
 

Essa distinção entre o ‘chefe’ e o ‘mestre’ se faz importante porque 

aquele está para a ordem, enquanto esse se encontra do lado do “instituinte” na 

relação com o saber, e não, do instituído. É refletir que a presença subjetiva do 

professor é fundante na constituição do sujeito, porque “[...] para constituir um 

sujeito, a subjetividade do adulto em questão é crucial no efeito de modelagem 

daquilo que a criança se tornará” (VOLTOLINI, 2019, p. 374). É da transferência 

na relação com o saber que se trata a maior ou menor aderência à escola. Falar 

em escolas para a alteridade e valorização da diferença e singularidade é não 

deixar de considerar a dimensão dos processos de subjetivação envolvidos na 

educação e na relação – amorosa – com o saber. 

Assim, Voltolini (2019) fala da relação entre sexualidade e saber. Para 

ele, 

 
A preocupação do pensamento pedagógico do que o 
conhecimento tenha sentido, e não seja apenas uma adesão a 
enunciados sem valor para o sujeito, não é senão apenas o 
reconhecimento do valor desse fator dramático por trás de todo 
o conhecimento. Eis aqui uma versão sintética e exata do que 
Freud chamou de sexualidade, ou seja, o fato de que não há 
nada no psiquismo humano que não seja produto do relacional. 
Mas não, de qualquer relacional. O que Freud faz nessa matéria 
é introduzir nesse relacional – que, muitas vezes, é tomado, 
sobretudo, pela Pedagogia, de maneira reducionista como social 
– o fator erótico. A Pedagogia contemporânea, em sua 
teorização, desetoriza a relação de conhecimento.  

(VOLTOLINI, 2019, p. 376). 

 
 
Esse esquecimento do amor a que o autor se refere contribui para a crise 

na Educação, tornando o conhecimento “utilitarista”; como valor, e não, como 

saber. A ausência de transferência e a desvalorização da “relação erótica” com 

o saber/conhecimento, em prol de uma pedagogia – e escolas – científica e 

técnica, exclui e segrega por não se empenhar na escuta do sujeito, na sua 

constituição e na dimensão inconsciente presente na Educação. O que se tem 

são escolas para a reprodução da norma, da moral e dos saberes instituídos, a 

qual não abre espaço para o que surge, sendo um saber descolado da vida. 



12 
 

Para tanto, os professores devem ter como horizonte essa dimensão 

transferencial e inconsciente no seu papel de “ensinante”, procurando uma 

conduta clínica no seu fazer, considerando que se aprende pela experiência e 

na relação.  

Cifali (1998) em seu texto “Conduta Clínica, Formação e Escrita”, revela 

que não há “o” aluno. Para ela, 

 

Este que está diante de mim tem um sobrenome, um nome, uma 
história; portanto, ele existe em sua singularidade e em sua 
diferença; a situação que nos une não se parece com nenhuma 
outra, ainda que eu possa encontrar nela aspectos descritos na 
teoria. Por outro lado, ele me encontra, eu não sou substituível, 
ainda que ocupe uma função em um lugar institucional; minha 
singularidade faz parte da situação. (CIFALI, 1998, p. 104). 
 

  

A autora pensa também sobre o procedimento clínico como abordagem 

no ato de ensinar, o qual deve atentar-se à singularidade e produzir sentido. Ele 

se caracteriza, entre outros critérios, pelo envolvimento necessário, um encontro 

intersubjetivo entre seres humanos que não estão na mesma posição, à 

complexidade da criatura viva e à mistura inevitável do psíquico e do social. 

Sobre o diálogo possível entre os sujeitos trans e as “escolas-trans”, a 

autora acrescenta que “[...] não se encontra o outro senão através de uma 

presença, de uma autenticidade”, sendo nossa subjetividade um dos 

“instrumentos do encontro”. (CIFALI, 1998, p. 105).  

É a partir dessa reflexão que se pode pensar que as escolas são lócus 

do encontro com o outro na sua singularidade e subjetividade, e não, da 

dominação e da técnica somente. A autora diz que, na relação com a escola, nos 

afastamos também porque... 

 

[...] Introduzimos entre o outro e nós teorias, ferramentas 
técnicas; protegemo-nos com uma armadura institucional e é aí 
que nasce nossa indiferença, nosso cinismo, nosso rir por dentro 
de seu sofrimento; nós o transformamos em um objeto 
manipulável que não deve nos “aborrecer” e cuja agressividade 
deve ser domada. (CIFALI, 1998, p. 105). 
 

 

Ser um professor ‘clínico’, para a autora, não é deixar de planejar as 

ações, de realizar planos de ação e propor ações programadas. É, inclusive, 



13 
 

trabalhar com uma capacidade de agir no jogo entre os “automatismos 

necessários” e o incidente do encontro, fazendo com o que o trabalho docente 

seja reflexivo, crítico, criativo e intuitivo.  

Contudo, não se deve perder de vista os saberes prévios e constituídos, 

sobretudo, aqueles relacionados às ciências humanas, como referência para 

questionamentos constantes. A autora defende que é muito importante conhecer 

e questionar as desigualdades e as grandes questões sociais que atravessam a 

educação – porque inserida na sociedade – tal como a vulnerabilização e a 

exclusão de determinados grupos. A busca pelo saber, assim, passaria pelo 

conhecimento relativo ao ser humano. 

A clínica é constituída pelos saberes constituídos e pelos saberes da 

experiência, porém, na ação do professor, “[...] mais se esboçam hipóteses do 

que se explica” (CIFALI, 1998, p. 109), marcada por uma ‘observação retroativa’.  

E a autora revela que... 

 
 
[...] Aprende-se a nomear, a traduzir em palavras, não obstante 
a incompreensão crônica com a qual todos se confrontam. 
Reconhecem-se os efeitos inconscientes da teoria e o quanto 
ela é enriquecida pela ação Há, como uma confiança que se 
constrói, não uma confiança ofuscante em si mesmo, mas em 
sua capacidade vital de suportar a desordem sem, contudo, 
perder a esperança de que tudo se arranje no final. Essa 
confiança [...] é conquistada ao final da experiência quando se 
cuida de refletir sobre ela.” (CIFALI, 1998, p. 109). 
 
 

Suportar essa ‘desordem’ seria suportar o que falha na Educação; o real, 

sendo esse o sentido do papel do professor clínico; que se impõe questões sem 

desejar respostas ou prescrições. É considerar e admitir a singularidade 

humana. Aceitar as transferências do encontro e as contras-transferências 

também, para a prática da alteridade. 

Então, as “Escolas-Trans” seriam as que consideram a dimensão da 

transferência e do sujeito na educação. Que não retiram o amor, o erotismo e a 

sexualidade como dimensões da Educação, e ainda, que refletem sobre o “real 

da escola” como aquilo que escapa, aquilo que não se apreende, ou seja, o 

impossível. Se as experiências identitárias e a sexualidade são singulares, de 

cada um e tocam o real do sujeito, assim também é a relação que se estabelece 



14 
 

na prática educativa, em cada sala de aula – singulares e marcadas pela 

transferência. 

Assim, pode-se pensar no “real da escola” como aquilo que escapa, 

aquilo que não se apreende, ou seja, o impossível. E mais, que não há “verdade” 

sobre o saber e sobre a escola, porque, para Lacan, a verdade está no plano do 

simbólico e do imaginário, sendo um conceito temporário e não real. Na ordem 

do real, a verdade não existe; há somente “meia-verdade”. 

Na relação educador-educando, sob essa perspectiva, é importante não 

dar sentidos e significações prévias ao sujeito, mas sim caminhar no sentido do 

real sem abandonar o inconsciente transferencial para acessar as interpretações 

de mundo, porém, entendendo que tais construções são “verdades mentirosas”. 

A Pedagogia, como tentativa de legislação universal, tenta colocar a 

Educação para todos, o que caminha no sentido da “entificação”. Mas o que se 

tem, a partir da Psicanálise lacaniana, é que não há uma Educação toda ou 

completa – o que há é o sujeito, a alteridade, o cada um e o real. A Psicanálise 

vai lidar então com construções e com o que emerge, sem sentido e 

interpretações, ou seja, com o real.  

Mannoni (1989), em “Um saber que não se sabe – A experiência 

analítica” contribui, nesse sentido, para a reflexão sobre como a Psicanálise 

pode trazer luz ao discurso pedagógico. 

 

Para determinar o que a luz da análise pode trazer à Pedagogia, 
partamos do fato de que, na preocupação em que pais (e 
professores) estão de adaptar a criança à sociedade, em geral 
se faz apelo à ameaça e aos abusos de autoridade. Assim, na 
educação tradicional, o sujeito não deve satisfazer uma pulsão 
compatível com a lei social e, mais ainda, deve esquecer a sua 
existência e ser assim bem sucedido no recalque. A luz 
psicanalítica aqui incide menos sobre o autoritarismo de tal 
forma de educação e mais sobre uma maneira de o adulto tratar 
o recalque. Para o analista, a educação não deve funcionar 
cegamente (contentando-se, por exemplo, com a aquisição de 
automatismos) mas fazer um lugar para o desejo e se abrir sobre 
possibilidades de permanente invenção.  

(MANNONI, 1989, p. 72). 
 

 

Objetiva-se, assim, pensar em como a Psicanálise pode ajudar, para que 

os efeitos da transferência não sejam evitados na relação professor-aluno, ao 

tecer críticas ao ‘ideal’ que a Pedagogia constrói – o da adaptação da criança à 



15 
 

sociedade, recalcado em sua sexualidade (no sentido freudiano do termo), 

interditado em prol de se tornar um ‘sujeito universal’.  

Em “Perspectivas do Seminário 23 de Lacan, o Sinthoma” (2010), na 

Lição Quatro, Jacques-Allain Miller revela que Lacan estaria em posição de 

“ensinante”, e não, de detentor de saber, quando apresenta que Lacan precisou 

fazer uma verificação do seu ensino, sendo essa verificação dependente do 

outro. Essa reflexão é muito importante para o campo da Educação, por levar a 

pensar que o sentido do que se diz está no outro, no que escuta.  

Segundo Miller,  

O se eu sei o que digo não está à sua disposição. É, antes, um 
risco aberto, conforme a resposta seja ou não trazida por esses 
outros. E, em seguida, ele interpreta esse desejo, o condicional 
desse desejo. No início do parágrafo seguinte, ele diz: Apesar 
de tudo, dizer visa ser escutado. [...] Falar é para ser ouvido, falar 
é comunicar, falar implica o Outro. (MILLER, 2010, p. 59) 

 
 

Nesse sentido, é muito rico pensar na relação que se estabelece entre 

quem fala e quem escuta, uma relação essencial entre educadores e educandos, 

e que os “regimes de enunciação”, ou posições de enunciação são relações 

imaginárias que não necessariamente implicam compreensão ou “ensino”, 

podendo ou não ter a ver com o outro, com aquele que escuta, ou com alguma 

compreensão. Se pode gozar na fala. Para o autor, 

 
De um lado, o dizer está supostamente arrimado ao saber e 
permite ser ouvido; de outro, temos um dizer que, de certa forma, 
se fecha sobre si mesmo. Ele não é articulado a um saber, mas 
a uma satisfação. Nele, o Outro não tem nada a ouvir, no sentido 
de nada ter a compreender. (MILLER, 2010, p. 61). 

  

Compreende-se, dessa forma, que há uma distância (ou diferença) entre 

“ensinante” e “professor”, sendo o primeiro aquele que está em busca da escuta 

do outro, e que ensinar seria muito mais do que falar. Essa reflexão é 

estruturante, para se pensar na Educação e na sua impossibilidade, segundo 

Freud, uma vez que há múltiplas dimensões que atravessam o processo de 

ensinar e aprender. Assim, partindo do inconsciente real de Lacan, é possível 



16 
 

revelar que a fala, como aparelho de gozo, se liga no que é sem sentido nem 

significação.7 

A Educação contemporânea, pautada no verdadeiro e no saber exposto, 

e não, no suposto, se apresenta em crise. Tentativas em massa de propostas 

normativas, no intuito de prevenir, de controlar e de se capturar o real das 

escolas promove a repetição ligada à rotina, à não-reflexão, à não-

ressignificação de práticas. O professor, nesse sentido, deve se enquadrar a 

práticas universalistas, ao mesmo tempo em que se quer a promoção da 

diversidade e do pluralismo nos guias e cartilhas escolares.  

MRECH e RAHME (2011), em “Psicanálise, Educação e Diversidade” 

(2011), no capítulo Psicanálise, Educação e Contemporaneidade: Novas 

interfaces e dimensões do laço social, sobre o “mal-estar da Educação”, assim 

se expressam: 

(...) Não é de se estranhar, que os professores se sintam 
perdidos, pois a dinâmica da própria cultura enfatiza, de um lado, 
os laços universalizantes – discurso do mestre – e, de outro, a 
importância de ser singular e diferente”, e ainda, destacam a 
necessidade ‘de se repensar a educação de um modo mais 
flexível aos encaminhamentos trazidos pelo real, portanto, para 
além de uma óptica centrada na via do mercado de saber.’ 

(MRECH, RAHME, 2011, p. 20) 
  

 
A Psicanálise se encontra em posição privilegiada por revelar que o saber e a 

verdade presentes nas escolas e na Educação são não-todas, ou seja, são meias 

verdades, o que abre espaço a um ensino e a um aprender voltados para a diversidade, 

para a singularidade e para a expressão dos sujeitos envolvidos no processo educativo. 

A esse respeito, as autoras supracitadas ainda destacam que o real na Educação e nas 

escolas se impõe, sobretudo em momentos de crise. Segundo elas,  

 
A sociedade e a Educação atuais exigem novas ações e é 
preciso saber lidar com o novo das práticas e das relações. É 

 
7 No seminário XX “Mais, ainda”, Lacan apresenta o conceito de falasser, o sujeito na fala, e de 

gozo como um circuito que amarra o sujeito, que é de cada um, impossível de se alcançar. Lacan 
apresenta ainda que a realidade lida com o gozo, e é na análise que se pode trabalhar com a 
realidade que o sujeito constrói a partir das modalidades de gozo. Nesse sentido, é importante a 
atenção do “ensinante” às simbolizações do gozo, podendo ser escritos, desenhos, esculturas, 
histórias – aquilo que é singular e importante ao sujeito. Além disso, Lacan apresenta, no seu 
Seminário XX, A Teoria dos Quatro Discursos e as Tábuas da Sexuação, como contribuições 
fundamentais para a reflexão quanto à relação entre significante, verdade e a constituição do 
sujeito. 



17 
 

preciso lidar com o real que emerge a cada momento e que pode 
se apresentar sob várias formas, inclusive com a aparência de 
uma crise econômica, política e social. Nós podemos ficar com 
o que já sabemos, porém a dificuldade maior é a de se abrir para 
outros conhecimentos e práticas, saindo de um circuito de 
repetição. Será que a Educação é um processo massificável, 
passível de ser engessado em fórmulas que se aplicariam à 
lógica do para todos [...]? (MRECH, RAHME, 2011, p. 23) 
 
 

É central, portanto, pensar em uma Educação menos marcada pelo 

saber exposto e mais voltada para a consideração do saber suposto e pelo que 

é singular dos sujeitos; que considere mais o imprevisível do real. Para tanto, é 

estruturante pensar a partir de práticas mais flexíveis, pautadas na qualidade da 

escuta do sujeito, incluindo, portanto, a escuta psicanalítica na Educação para, 

assim, por meio da autoexpressão, aumentar a capacidade e a liberdade dos 

indivíduos de serem sujeitos.  

Considerar que os sujeitos envolvidos no processo pedagógico – 

ensinante e aluno – são sujeitos que constroem a realidade por aparelhos de 

gozo, é essencial a incorporação das diferenças para uma Educação de fato 

inclusiva, e que contemple a imprevisibilidade da Educação. Uma escola “para 

todos”, partindo do saber e da verdade para Lacan, é possível? Pensando ainda 

no real da escola, que não se captura e que falha, como afetar os sujeitos? Como 

ensinar? Lacan apresenta, ainda, que “[...] toda a verdade, é o que não se pode 

dizer. É o que se pode dizer com a condição de não a levar até o fim, de só se 

fazer semidizê-la.” (Lacan, 1975/2008, p. 98).  

Na relação com o outro, base da Educação, não há verdades e saberes 

sobre o sujeito; o que se tem é o gozo que se elabora “a partir de um semblante”, 

o que significa dizer que há algo do sujeito que não se captura.  

Talvez por isso, não seja exequível uma educação para a diferença e 

para a alteridade sem a escuta e o acolhimento dos saberes supostos e das 

diversas verdades, construídas e singulares, compreendidas a partir da reflexão 

advinda da interface entre a Psicanálise voltada para o real e para a Educação. 

A presente dissertação, desse modo, apresenta como objeto de estudo 

a evasão escolar de estudantes que vivem experiências trans identitárias e, 

como objetivo maior, a reflexão sobre o que faz obstáculo para a conclusão dos 



18 
 

estudos desses sujeitos; que pode se desdobrar no problema: Se há obstáculos, 

quais seriam as condições para retorno e permanência desses sujeitos na 

instituição escolar?  

Justifica-se esta dissertação, portanto, pelo tema de a evasão escolar de 

pessoas que vivem experiências trans identitárias ser de grande pertinência, 

considerando o sofrimento desses sujeitos derivado da segregação e da 

violência extrema com as quais eles se deparam diariamente. E também, pela 

violência e segregação que sofrem ainda crianças, pelas instituições familiar e 

escolar, ou seja, pelo sofrimento de ordem estrutural que marcam esses sujeitos. 

Ademais, a pesquisa objetiva também refletir sobre o que faz obstáculo para a 

conclusão dos estudos desses sujeitos, refletindo ainda em condições de 

permanência para que tais estudantes possam concluir sua escolarização e furar 

o ciclo de invisibilidade e exclusão em que se encontram.  

Para fins de estudo, esta dissertação subdivide-se em: método, onde 

são apresentadas reflexões sobre a constituição do sujeito pesquisador e a 

pesquisa em Psicanálise e Educação, partindo da minha posição subjetiva como 

professora que pesquisa; Fundamentação Teórica, que estrutura as análises dos 

depoimentos e sua relação com a bibliografia estudada; e a apresentação do 

trabalho que foi realizado com os depoimentos e recortes, essencial para a 

realização da pesquisa.  

A dissertação conta também com os resultados, composto por um breve 

histórico da população trans e travesti no Brasil; uma síntese da história de vida 

de seis participantes da pesquisa; e de dois eixos de análise levantados a partir 

dos depoimentos:  

• Eixo 1: Educação e Psicanálise – onde se tem a discussão sobre a 

escola da memória, transferências e dificuldades desses estudantes com a 

escola (evasão e violências); e a escola do presente a partir do retorno na 

modalidade EJA, onde se objetiva pensar nas condições de permanência 

e na relação entre comunidade trans e o acolhimento das diversidades. 

• Eixo 2: Psicanálise e Transexualidade – onde se tece a reflexão da 

interface entre os estudos de gênero e transexualidade e a Psicanálise; e 

na relação entre essas questões e os movimentos identitários. 



19 
 

Por fim, tem-se as considerações finais sobre o tema e a listagem das 

referências bibliográficas. 

 

METODOLOGIA 

 

1. A constituição do sujeito pesquisador e a pesquisa em Educação e 

Psicanálise 

 

Desde o início de 2020, estive às voltas com a questão da evasão 

escolar. Professora da rede pública municipal de ensino desde 2014, a relação 

transferencial entre mim e os e as estudantes, sempre foi importante no meu 

processo de educar. Durante o curso de licenciatura em Geografia, na Faculdade 

de Filosofia, Letras e Ciências Humanas (FFLCH-USP), realizei o estágio 

curricular supervisionado e obrigatório em uma instituição escolar pública de 

educação básica.  

Lembro-me de assistir a uma aula de Geografia para o 1° ano do Ensino 

Médio em uma escola estadual, localizada na zona norte de São Paulo, em que 

o professor mal era visto pela turma. Ele não olhava para os estudantes nem 

esses notavam a presença do professor, que passou a maior parte do tempo da 

aula escrevendo na lousa. Ao conversar com os estudantes, eles disseram que 

era “sempre assim” e que “o professor nunca dava aula”. Ora, ele estava lá, em 

frente aos estudantes, sempre presente, mas era como se não estivesse. 

Meu relatório de estágio supervisionado em Geografia foi sobre a “não-

relação” entre os estudantes e o professor, sem saber, e sem ter fundamentação 

teórica sobre o assunto, de que se tratava da ausência de transferência, 

fundamental no processo de aprender e ensinar. Essa angústia em ver a falta de 

diálogo, escuta e acolhimento naquela aula de Geografia me fez uma professora 

atenta às questões que surgem em classe – conflitos, inseguranças, alegrias, 

dificuldades, insatisfações. Faço questão de cumprimentar, ouvir, acolher o que 

vier, na medida do possível. 

Em 2018, assumi por concurso interno uma vaga para docente na 

Prefeitura Municipal de São Paulo, no bairro do Grajaú, extremo sul da capital, e 

me deparei com uma situação que me levou a ser, primeiro uma professora 



20 
 

inquieta e, segundo, uma pesquisadora: o número de estudantes do ensino 

fundamental se reduz drasticamente com o avanço das séries, o que significa 

dizer que havia quatro turmas de 6° ano lotadas; quatro turmas de 7° ano 

esvaziadas; duas turmas de 8° ano com grande quantidade de alunos e duas 

turmas de 9° ano, esvaziadas. O que estava acontecendo com os/as 

estudantes? Por que estavam, ano a ano, deixando de frequentar a escola?  

Tratava-se da evasão escolar, maior e mais frequente nos anos finais do 

ensino fundamental, e mais presente ainda em comunidades que vivem 

situações de vulnerabilidade, como era o caso da escola em que lecionava, 

localizada em uma comunidade, dentro do distrito periférico mais populoso da 

cidade de São Paulo.  

De 2018 a 2020, passei a me interessar ainda mais e a estudar as 

angústias de saber que há, dentre os/as estudantes aqueles que não 

permanecem na escola; e não aceitam a relação de poder que, muitas vezes, se 

estabelece nas instituições de ensino que procuram ensinar pela “norma”. A 

partir disso, a proposta era investigar, nas escolas em que trabalhei, se havia 

projeto de prevenção ou de contenção para evitar que os estudantes deixassem 

a escola, ou se havia algum tipo de projeto. Mas não encontrei respostas 

positivas sobre o assunto. 

Em 2021, me inscrevi no NUPPE – Núcleo de Pesquisa em Psicanálise 

e Educação, da Clínica Lacaniana de Atendimento e Pesquisas em Psicanálise 

(NUPPE/CLIPP) – , sob orientação da Prof. Dra. Leny Magalhães Mrech, e tive 

oportunidade de conhecer a Psicanálise de orientação lacaniana e sua relação 

com a Educação. Passei a me “esvaziar” mais e a pensar de forma mais 

estruturada em como elaborar minhas angústias em relação aos estudantes 

vulneráveis e a suas dificuldades com a escola.  

As leituras e as reflexões sobre a relação entre a Psicanálise e a 

Educação possibilitaram entender mais sobre o meu mal-estar e me ajudaram a 

construir caminhos para refletir sobre a necessidade de uma educação diferente, 

voltada para a alteridade e para os sujeitos. Nesse núcleo, também aconteciam 

discussões atuais sobre transexualidade e os sujeitos trans, dentro do viés da 

Psicanálise de orientação lacaniana. 

Nesse contexto, pesquisei que instituições escolares da cidade de São 

Paulo vinham recebendo cada vez mais estudantes beneficiários do 



21 
 

Transcidadania (projeto social do município para acolhimento de pessoas trans), 

como é o caso da escola em que passei a lecionar durante 2022, a escola do 

segmento EJA Arco-Íris, localizada na região central da cidade de São Paulo, e 

que desde a criação inicial do programa, vêm mudando seu projeto pedagógico 

e abrindo as portas para muitos estudantes trans e travestis. O número de 

estudantes matriculados, sobretudo no segmento EJA, após adesão ao 

Transcidadania é crescente ano a ano. 

Desde o início de 2022, então, leciono na Escola Arco-Íris, para jovens 

e adultos da EJA e grande quantidade de estudantes trans, na sua maioria 

beneficiários e beneficiárias do projeto da prefeitura de redistribuição de renda 

para pessoas trans e travestis, tendo a oportunidade de, com o meu trabalho 

contribuir para que estudantes trans possam encarar o saber e a figura do 

professor sob um viés novo. 

Também em 2022, ingressei no mestrado, no programa de pós-

graduação da Faculdade de Educação da USP (FE-USP), para pesquisar e 

estudar sobre aquilo que não funciona na Educação. A princípio, o título da 

pesquisa, era “Educação e Psicanálise: Uma investigação das dificuldades dos 

alunos em situação de vulnerabilidade para a conclusão dos estudos na escola; 

Estudo de caso: Estudantes trans da rede municipal de ensino da Cidade de São 

Paulo”.  

A ideia inicial era investigar as dificuldades dos estudantes em 

vulnerabilidade, e estudantes trans. Elaborar um compilado de dados e 

informações sobre esses sujeitos que evadem, ou que são ‘evadidos’ da escola, 

a partir de depoimentos e entrevistas dadas por estudantes. 

Mas a percepção da imensa invisibilidade de estudantes trans e travestis 

na escola, especialmente na EJA, me pareceu como um furo; seguido de uma 

urgência em saber onde estava esse grupo que parecia não existir. Havia 

discussões sobre transexualidade e a ‘questão trans’ no meio acadêmico, 

algumas notícias veiculadas na mídia tradicional, casos de agressões noticiadas, 

sem os/as encontrar nas escolas e na minha realidade de professora. 

Ao se deparar com dados sobre a população trans no Brasil, observa-se 

que o Brasil é o país mais violento para trans e travestis do mundo, e que a 

possibilidade de oferecer um espaço de saber seguro e respeitoso, como as 

escolas, é ainda mais importante e urgente. 



22 
 

Por isso, a pesquisa foi se estruturando na escuta de estudantes que 

vivem experiências trans identitárias, e na abordagem de que são múltiplos os 

modos de se conceber a relação sujeito/objeto, e no decorrer da análise dos 

depoimentos dos estudantes foi possível observar a necessidade da 

interdisciplinaridade para tentar alcançar os saberes que se construíam a partir 

das falas dos/das estudantes.  

Para Severino (2016), 

 

Ações mediante as quais os agentes pretendem atingir 

determinados fins relacionados com eles próprios, ações que 

visam provocar transformações, são ações interventivas, 

consequentemente, marcadas por finalidades buscadas 

intencionalmente. Pouco importa que essas finalidades sejam 

eivadas de ilusões, de ideologias ou de alienações de todo o 

tipo. De qualquer maneira são práticas intencionalizadas, das 

quais a mera descrição objetivada obtida mediante os métodos 

positivos de pesquisa não consegue dar conta da integralidade 

de sua significação. (Severino, 2019, p. 39). 

 

 

A pesquisa conta com uma historicidade humana de grande 

complexidade e singularidade, podendo-se afirmar que tal complexidade: 

 

[...] decorre tanto de sua integração ao campo dos fenômenos 
humanos em geral, herdando assim a complexidade do objeto 
das ciências humanas, como da condição específica de sua 
historicidade que lhe confere um caráter de uma realidade em 
contínua transformação, em incessante devir.  

(SEVERINO, 2019, p. 44). 
 

 

No texto “A dimensão existencial na construção do problema na 

pesquisa em ciências sociais”, Xypas e Xypas (2019) apresentam a importância 

da construção do objeto da pesquisa e de sua problematização. Para eles, “[...] 

o importante é saber exatamente o que estamos procurando, daí o destaque da 

pergunta norteadora do pesquisador.” (p. 50). Tal pergunta derivaria, segundo 

os autores, de um “[...] sentimento de falta”. O pesquisador deve “[...] entrar na 

problematização da pesquisa científica” (p. 54), a partir de uma “perturbação”. 

Para eles, 

 



23 
 

A perturbação é o que faz obstáculo à assimilação de um novo 
dado aos esquemas existentes do sujeito. O sujeito, então, 
sente uma lacuna, uma insatisfação (um desequilíbrio), ao 
mesmo tempo lógico e afetivo. O desequilíbrio pode acionar 
uma busca até encontrar uma solução satisfatória.  

(XYPAS; XYPAS, 2019, p. 57).  
 

Desse modo, os autores expõem que essa perturbação deve ser 

integrada ao sujeito pesquisador, para que esse possa observar possíveis 

eventos inesperados que o levam a mudar sua hipótese, integrando-os em seu 

plano de pesquisa. Só assim seria possível produzir uma pesquisa de encontro 

com uma ruptura com o senso comum. 

Para o presente estudo, a lacuna (ou o furo) foi se revelando ainda no 

meu trabalho como professora na escola Arco-Íris; depois, no encontro com os 

estudantes trans e travestis que se dispuseram a contar sua história, a princípio 

de forma espontânea, depois, mais estruturada, para ser base deste trabalho. 

Tal perturbação se intensifica no decorrer de transcrições, leitura e 

análise dos depoimentos dos/das estudantes, sendo necessária a revisão 

constante da fundamentação teórica, buscando a conexão com diversos autores 

e áreas das ciências humanas, na tentativa de circunscrever e problematizar o 

tema da pesquisa: Qual o obstáculo maior da escola como instituição escolar? 

Essa questão pôde se desdobrar em diversas outras, tais como: quais 

fatores são importantes para o retorno e a permanência de estudantes trans e 

travestis na escola? A escola é uma instituição para acolhimento das diferenças 

ou para a reprodução? Por que a escola prisional despertou o interesse pelo 

aprender em estudantes trans e travestis? É possível pensar na escola como 

lugar de acolhimento das diferenças? 

No decorrer da análise dos resultados (depoimentos), se apresentou 

ainda a necessidade de refletir sobre a importância dos grupos identitários e do 

senso de comunidade para essa permanência na escola, o que entra em conflito 

com a Psicanálise e a questão trans – das soluções do sujeito, sempre 

singulares. Ou seja, o tema da pesquisa é bastante complexo e envolve 

discursos teóricos que apresentam tensões entre si.  

A grande complexidade do tema da pesquisa foi se estabelecendo na 

medida em que se constituía esse sujeito pesquisador durante seu processo de 

pesquisar, como acontece nas pesquisas em Psicanálise. Trata-se de um 



24 
 

trabalho na área de ciências humanas, tendo a fala e a escuta importância crucial 

para o levantamento de dados e informações. 

A esse respeito, Leny Magalhães Mrech (2019), em “A construção do 

pesquisador”, revela que Lacan não adota o conceito de humano em Psicanálise, 

por se aproximar de “[...] tentativas de ‘entificação’ do sujeito. Tentativas de 

construir um ser humano universal.” (2019, p. 83).  

Desse modo, a base da pesquisa, neste estudo de caso é a escuta dos 

falasseres – um ser na fala, operado pela linguagem. Cada um com sua grade 

de significantes, para que se possa capturar o que a Psicanálise mais privilegia: 

a singularidade. Segundo Mrech (2019),  

 

Para Lacan, o que caracteriza a Psicanálise é que ela privilegia 
a singularidade, o cada um, o caso individual. Não há 
enquadramento a uma categoria – os humanos, por exemplo. 
Cada humano se apresenta em toda a sua singularidade. Um 
não é igual ao outro. É a partir das Ciências Conjecturais, e 
posteriormente, das ciências da linguagem que a Psicanálise irá 
tecer melhor o seu lugar. (MRECH, 2019, p. 83). 
   

 

Mas, para essa autora, há um problema que a Psicanálise não pode 

resolver: 

 

A linguagem não consegue dizer tudo, apreender tudo (...). Com 
Freud, nós identificamos a importância da sexualidade e do 
sujeito. Através de Lacan, percebemos a importância de 
lidarmos com o gozo. [...] A sexualidade e o gozo não 
conseguem ser capturadas pela linguagem. 

 (MRECH, 2019, p. 84). 
 

 

O pesquisador, ou o sujeito da ciência, se encontra sempre com o real 

que retorna, por isso nunca está completo. Para Mrech (2019), o pesquisador 

em Educação e Psicanálise se depara sempre com uma questão primordial: A 

Psicanálise remete a algo que sempre escapa: o inconsciente, o real (...). Para 

Lacan, o real não é recoberto pela linguagem, assim como o sujeito, que só tem 

existência como um falasser, um ser na fala (MRECH, 2019, p. 84)  

 
   

 



25 
 

 

O pesquisador se constitui, assim, como um “[...] um sujeito em posição 

de um tornar-se, mas que nunca é” (MRECH, 2019, p. 85), sempre no plano da 

linguagem – constituição na e pela linguagem.  

Como professora de pessoas que vivem experiências trans identitárias, 

a escuta das experiências era diária e o desejo de ouvir mais um estudante, só 

mais uma entrevista, mais aquela aluna... A dificuldade de se deparar com a 

incompletude do saber e entender que não seria possível ouvir todas e todos 

estudantes trans e travestis com quem eu efetuava transferências e saberes. 

Desse modo, ouvi e sistematizei o depoimento de seis estudantes trans 

e travestis escolhidos para a pesquisa; mas na verdade, considero que não fui 

eu quem as/os escolhi para participar da pesquisa, e sim, que elas/ele 

escolheram participar. Durante as aulas e discussões na escola em 2022 e 2023, 

essas/esses seis estudantes trans e travestis me acolheram de uma forma muito 

sensível como sua professora e, espontaneamente, me relatavam cenas e 

vivências de seus cotidianos como sujeitos trans.  

Nas aulas de Geografia, procuro dar espaços de falas e circulação da 

palavra para que estudantes exponham, respondam, corrijam os erros e 

equívocos, de modo que o saber possa ser construído coletivamente. Como a 

minha disciplina apresenta muitos temas da atualidade e críticas à sociedade 

neoliberal e urbana, essas/esse seis estudantes trans costumavam relacionar o 

conteúdo trabalhado com suas experiências pessoais, relatando situações em 

sala e compartilhando-as comigo e com os/as colegas.  

Facilmente, os temas estudados nas aulas de Geografia Urbana, por 

exemplo, eram associados às segregações que eles/elas viviam na cidade de 

São Paulo; às situações de violência urbana, a realidade de se viver e trabalhar 

na rua, as condições de encarceramento e inúmeras cenas de discriminações 

no caminho para a escola, no transporte público, em instituições de acolhimento 

público, como centros de saúde, delegacias e, especialmente, instituições de 

ensino. As aulas de Geografia da População também eram enriquecidas com 

depoimentos, especialmente porque a esmagadora maioria de estudantes trans 

e travestis que residem em São Paulo são migrantes. 

Era comum que relatos e depoimentos espontâneos em sala de aula 

advindos de estudantes trans e travestis, se coletivizassem e fossem 



26 
 

compartilhados por outros estudantes trans, a ponto de se ter momentos de 

grande comoção generalizada. Eu não consigo contar quantas vezes me 

emocionei ouvindo-os/as. Ou seja, a pesquisa e minha posição como 

pesquisadora foram se constituindo na relação transferencial entre mim e os/as 

estudantes. 

Por fim, a presente pesquisa se entrelaça na “bipolaridade da teoria 

analítica”, entre a teoria e a prática – a fala dos estudantes, sempre singular, e o 

objeto desse estudo – a evasão escolar.  

Para Mannoni (1989), em “Um saber que não se sabe – A experiência 

analítica”,  

 
Os analistas frequentemente privilegiaram o lado ‘real’ na teoria 
e negligenciaram o mundo da fantasia e do imaginário que, no 
entanto, é um meio pelo qual se desenvolve o discurso do 
neurótico e o domínio onde o psicótico é ainda incapaz de entrar.  

(MANNONI, 1989, p. 44). 
 

 

Trata-se, portanto, de uma escuta de depoimentos de ‘falasseres’ em 

que dominam os ‘efeitos da linguagem’; ou seja, esses são dependentes da 

linguagem, que “[...] comporta efeitos que vão bem mais longe do que se imagina 

de uma economia que carrega um outro peso que não somente o verbal” 

(MANNONI, 1989, p. 46). 

Na minha constituição como professora e pesquisadora, então, busco 

relacionar minha prática em sala de aula com a prática da Psicanálise. A esse 

respeito,  

 

Mas a Psicanálise não é em nada uma ciência que possa utilizar 
as mesmas formalizações matemáticas que as ciências 
‘positivas’. Ela usa, acima de tudo, os meios do raciocínio 
‘comum’, os mesmos de um historiador, de um geógrafo, de um 
policial, de um jurista e de muitos outros: distinguir, classificar, 
atribuir, reconhecer, explicar pela causa, pelo reconhecimento 
do idêntico, pela ordenação etc., em suma, todos os meios que 
possibilitam as interpretações. De forma que, num domínio 
desse tipo, uma opção teórica mais rígida que rigorosa correria 
o risco de descartar outras opções [...]. (MANNONI, 1989, p. 89).  
 
 

O trabalho de pesquisa desenvolvido procura, ao ouvir os depoimentos 

de estudantes que vivem experiências trans identitárias, encarar o saber sob a 



27 
 

perspectiva analítica, dos enigmas que surgem a partir de recortes da realidade 

pelo viés da história do sujeito, sua escola da memória e sua escola do presente, 

com o retorno aos estudos. Ou melhor, sobre o que a Psicanálise pode 

“enigmatizar” na prática e no discurso pedagógico, considerando que o sujeito 

precede o saber. 

Considerando a fala dos/das estudantes, minha posição como 

professora, e a pesquisa localizada no campo da Educação e da Psicanálise de 

orientação lacaniana, é importante destacar que se busca investigação e 

reflexão que partem da problematização da escola e do discurso pedagógico sob 

o viés do sujeito que fala (seus depoimentos): trata-se de pensar criticamente o 

campo das identificações, da aquisição de saber, da moral (bem e mal), da 

sustentação de um ideal (o eu ideal) e dos modelos, visando ao campo da 

Psicanálise – o da desidentificação, da ética, da relação entre saber e verdade, 

do ideal do eu e do conhecimento de que o interesse do sujeito nasce no campo 

do Outro (identificação ou contra-identificação).  

 

 

2. Fundamentação Teórica 

 

A presente pesquisa tem como objeto de estudo a evasão escolar de 

pessoas trans e travestis. Seu objetivo principal é investigar quanto ao que faz 

obstáculo para a permanência desses estudantes que, hoje, retornam aos 

estudos na modalidade EJA. 

As análises dos depoimentos também possibilitaram levantar objetivos 

secundários, tais como: investigar as principais dificuldades que os sujeitos trans 

enfrentaram e enfrentam na rede pública de ensino; refletir sobre como os 

preconceitos e violências são operados na escola, pelo viés da Psicanálise; 

refletir sobre as possibilidades para as condições de permanência desses 

sujeitos, visando ao acolhimento das diferenças na escola e considerando os 

professores e os estudantes como falasseres, segundo Lacan; e dar amplitude 

à compreensão da relação entre os estudantes trans e o saber. 

Por se tratar de uma pesquisa na área da Educação, fundamentada pelo 

viés dos estudos em Educação e Psicanálise, a base para o desenvolvimento do 

objeto da pesquisa repousa nos depoimentos dados por estudantes trans e 



28 
 

travestis que retornam aos estudos na modalidade EJA, em uma das escolas 

que oferecem o segmento em tempo integral no município de São Paulo, a 

escola Arco-Íris,8 e a fundamentação teórica procura trazer à luz o que se 

destacou desse material levantado, sob o viés dos estudos em Educação e 

Psicanálise de orientação lacaniana. 

Para isso, se faz muito importante que a fundamentação teórica enlace 

e estruture o que foi surgindo nas falas desses sujeitos, e a bibliografia utilizada 

procura dar conta de abarcar os materiais recolhidos e analisados – a fala, 

singular, dos estudantes como falasseres, e o que se repetiu na história de vida 

desses sujeitos como questões de ordem estrutural. 

Importante destacar: por se tratar de uma pesquisa que se localiza na 

interface entre a Educação e a Psicanálise, há a questão do singular de cada 

sujeito, que se constitui na e pela linguagem (e que sempre escapa) e o que se 

repetiu em cada depoimento, o que possibilita ser analisado à luz da teoria e do 

corpo teórico.  

Contudo, é importante compreender também que a fundamentação 

teórica da pesquisa se apresenta a partir de paradigmas epistemológicos plurais 

que, muitas vezes, diferem entre si. Tal fato significa dizer que o presente estudo 

abre mão das exigências rigorosas do método científico clássico e da 

objetividade pura, por se tratar de uma pesquisa cujo foco é o sujeito e sua 

relação com o conhecimento e o saber, já que, para Severino (2019, p. 37) “[...] 

o sujeito, ao ser objetivado, perde toda a sua especificidade de sujeito!”.  

Isso significa dizer que os temas abordados na dissertação se 

apresentam muitas vezes conflitantes: gênero e Psicanálise; comunidade trans 

e o sujeito que vive experiência trans identitária; solução do Um para o sintoma 

e a segregação estrutural que marcam os sujeitos.  

Por se tratar de um objeto de grande complexidade, a fundamentação 

teórica passou por revisões e incrementos, na medida em que os depoimentos 

eram analisados e discutidos com a orientadora da pesquisa.  

Considerando o objeto de estudo – a evasão escolar – e os objetivos 

supracitados, a pesquisa caminha então em duas frentes, ou dois eixos de 

análise: Educação e Psicanálise, com reflexões sobre o modo como a instituição 

 
8 Nome fictício. Neste trabalho, manteremos em sigilo o nome da escola para proteger a 
identidade dos sujeitos envolvidos. 



29 
 

escolar pode ser adestradora e segregativa, quando o professor se apresenta 

como um reprodutor ideológico; e Psicanálise e Transexualidade, de orientação 

lacaniana, especialmente do Segundo e Terceiro Ensino, para reflexão sobre as 

soluções temporárias do sujeito e caminhos para o sinthoma, como 

possibilidades de alterar aquilo que nos vem como destino; como ineroxável: 

redesignação? Alterações corporais? E a reflexão se faz a partir da clínica da 

solução de cada um; sobre o escrito e aquilo que se inscreve no corpo – quais 

marcas foram deixadas, para além da linguagem literal?  

A linguagem vai marcando o corpo e o que é marcado no corpo não 

desaparece; sendo esse central, porque as inscrições e marcas estão nele, uma 

vez que pessoas que vivem experiências trans identitárias são as que 

ultrapassam o binarismo presente na diferença sexual e na oposição 

fálico/castrado que cifra o inconsciente, segundo Freud, e que, no corpo, marcam 

a posição em uma identidade de gênero que não correspondem ao corpo 

“biológico”. 

Para este estudo, também é importante o conhecimento das fórmulas da 

sexuação de Lacan, como um conjunto de quatro fórmulas lógicas, apresentadas 

no Seminário 20 (1972/1973) para marcar posições subjetivas possíveis diante 

da função fálica, referindo-se a posições no discurso inconsciente.  

Reflete-se ainda na pesquisa sobre a armadilha do sentido e da 

significação na análise dos depoimentos e na questão do gozo. É a clínica do 

real – sem sentido e sem significação – e do que emerge, como erupção: ser 

uma pessoa trans é o destino? Por que e do que não se pode fugir? 

A primeira frente, ou o Eixo 1: Educação e Psicanálise, trata-se de 

pensar na Educação como estrutural, porque existe de qualquer forma, com ou 

sem o espaço escolar; sendo um efeito direto e intrínseco das diferentes 

gerações – assimetria adulto e criança.  

Mannoni (1973/1988) e sua definição de ‘Educação Pervertida’ nos será 

de grande importância para se refletir sobre a educação pautada no discurso 

pedagógico,9 que serve a dominação, rigidez e controle, na direção de um ideal, 

ou melhor, de uma imagem e semelhança que se relaciona ao ‘eu ideal’ 

narcísico, onde o Outro deve ser igual a mim (referência).  

 
9 A Pedagogia como discurso não é estrutural; ela é contingencial. Pode ou não existir, já que os 
sujeitos aprendem sem ensino. 



30 
 

Assim, há uma crítica sobre a Pedagogia/ensino, por essa procurar evitar 

os efeitos de transferência ao incluir a técnica10 na relação professor-aluno. A 

técnica nos separa dos animais e busca o controle da natureza e do que “não se 

pode controlar”, enquanto a transferência se encontra fora da teorização, sendo, 

para Freud, um instrumento de trabalho do processo de analisar e ensinar. É a 

transferência que possibilita, tanto para a análise quanto para o ensino, que haja 

a entrada de elementos que não podem ser controlados. É, então, um 

“inconveniente técnico” que marca a instalação de um campo amoroso com 

efeito. 

A função da educação como estrutural é a de transmitir o mundo comum 

e deve ser marcada, então, pela transferência, partindo da premissa de que não 

há valor intrínseco nas pessoas; é sempre relacional – são posições. A relação 

professor e aluno, inclusive, é sempre relacional e nunca estável, marcada por 

lugares de poder/saber. Melhor dizendo, é uma relação autorizada pela 

transferência.  

Voltolini (2019) lembra que a Pedagogia, ou o discurso pedagógico, na 

sua dimensão técnica, se relaciona ao conhecimento objetivo, faltando-lhe o que 

o autor defende como erotização do conhecimento, ou seja, o estímulo à 

curiosidade que torna o conhecimento interessante a partir dos enigmas. E o que 

se observa, a partir dos depoimentos é que a escola “da memória” dos sujeitos 

trans e travestis se pauta justamente nessa educação sem transferência, 

“deserotizada”, que não inclui o que não se pode controlar: a sexualidade, as 

diferenças e o encontro com o sujeito. 

Essa reflexão se faz importante porque, nas falas dos sujeitos ouvidos, 

a transferência com o saber na instituição escolar pouco é lembrada, quando 

sequer comentada. A violência que esses estudantes sofriam sobressaía à 

relação com o saber, e o desejo do mestre – que os estudantes se 

“enquadrassem” – anulava o desejo do aluno.  

De acordo com Mannoni (1973/1988), 

 

Em nosso sistema, o aluno, paradoxalmente, é impedido de 
aprender. A escola, depois da família, passou a ser hoje o lugar 
preferido para a fabricação da neurose. [...] Os analistas têm que 

 
10 A técnica, para a pesquisa, é pensada como ferramenta usada para todos, que tira o sujeito 
da ciência de sua posição de sujeito, e o leva em direção a evidências, cálculos e prescrições. 



31 
 

se haver, portanto, com uma nova forma de ‘doença’ que não é 
para ser ‘tratada’; referimo-nos à recusa de adaptação, sinal de 
saúde na criança que recusa essa mentira manipuladora em que 
a escolaridade a aprisiona. (MANNONI, 1973/1988, p. 37/38) 

 
  

Repete-se nos depoimentos a necessidade que os estudantes trans e 

travestis tinham de “controlar seu comportamento” na família e na escola, muitas 

vezes, sendo considerados “delinquentes”, por não se adaptarem e recusarem 

as normas e a regulação de condutas que a escola lhes impunha. 

Então, as instituições família e escola trabalham para o mesmo fim – a 

transmissão da cultura, sendo a primeira de ordem privada e a segunda, pública, 

a partir da ideia de ‘sujeito universal’ que deve ser ‘preparado’ para a lei e razão 

pública. Na contemporaneidade, essa divisão entre público e privado é marcada 

no isolamento da família nuclear burguesa e desaparecimento da vida em 

comunidade. 

Sobre esse tema, Mannoni (1973/1988) revela que, 

 

Na instituição familiar (assim como na instituição escolar, 
hospitalar, etc.), a coerção está no âmago de toda a educação, 
seja ela liberal ou autoritária; como já dissemos, a violência está 
sempre presente, mascarada (sob a forma de manipulação 
moral) ou manifesta. [...] Em virtude de sua relativa imobilidade, 
a instituição familiar introduz a permanência, que é um fator de 
regulação (da conduta), de formação (do caráter) e de 
reprodução (de indivíduos semelhantes aos pais). [...] A 
ideologia da instituição familiar, como de toda e qualquer 
instituição, participa estreitamente – através de formas sutis de 
dominação – da manutenção de uma ordem moral e social.  

(MANNONI, 1973/1988, p. 39). 
 

 

Evidencia-se que os estudantes trans e travestis se rejeitam essa ordem 

moral e social como forma de dominação, formação, reprodução e regulação de 

conduta que buscam tornar-se seus membros – tanto na família, como na escola 

– anônimos. Qual o preço que eles/elas pagam por não aceitar a coerção ao 

controle de seus corpos? 

É nesse momento que a Psicanálise contribui, segundo a autora, 

 

[...] Ao superar a dualidade natureza-sociedade, ela sublinha a 
relação de ambas com a linguagem, relação apreendida no 
estudo do nascimento do desejo nesse individuo humano, o 



32 
 

qual, antes mesmo de estar apto a usar a palavra, fez a 
experiência de pertencer ao mundo da linguagem e apercebeu-
se de que essa constitui um de seus polos; e, por conseguinte, 
que o Outro pode-lhe responder sim ou não. Assim, a doutrina 
psicanalítica tem por efeito marcar essa entrada na cadeia 
significante que converte a criança em sujeito.  

(MANNONI, 1973/1988, p. 45).  
 

 

A ação analítica, chamada a perturbar a relação sujeito-significante, é 

uma prática que funciona de forma oposta ao conservadorismo e imutabilidade 

das instituições e ao anonimato promovido por elas. Para a autora, é da relação 

com a linguagem que nasce, no ser humano, o desejo e seu caráter “aberrante”, 

muitas vezes reduzido ao nível da necessidade (p. 45). 

A autora revela ainda que 

 

A instituição escolar substitui a instituição familiar, a coerção é 
aí reforçada e as dificuldades da criança são, por isso mesmo, 
agravadas. Nesse contexto, verifica-se que o ensino é uma 
empresa impossível e a educação cede o passo a uma 
multiplicação de técnicas que se poderia tachar de ‘sugestão’. 

 (MANNONI, 1973/1988, p. 67). 
 

 

A partir dos depoimentos e das análises, tem-se uma ideia clara de como 

a escola foi uma instituição segregadora e reprodutora de discursos moralizantes 

e adestradores para esses estudantes trans e no par família-escola como 

portadoras do mesmo objetivo: fazê-los(las) mudarem seu comportamento; 

adestrassem seus “trejeitos”, se adequassem ao espaço familiar e escolar, para 

que se tornassem “anônimos”, desconsiderando a dissidência intrínseca nas 

relações humanas e do encontro com o Outro. Por esse motivo, Mannoni 

(1973/1988) será central para a pesquisa, entrelaçando os depoimentos e a 

teorização do que faz sintoma e traz sofrimento a esses estudantes. 

Nessa direção, sabe-se que, para Lacan, a relação analítica não é uma 

relação dual; ela é uma relação com a linguagem que, sendo móvel, privilegia o 

significante, e não, o conceito em si. Ou seja, o significante se insere em uma 

cadeia simbólica (que é do sujeito) e essa possibilita a interpretação das 

formações do inconsciente. Assim como, para Lacan, o analista e o analisante 

são sujeitos distintos, com inconscientes (e grades significantes) distintos, o 



33 
 

professor e o aluno também, cada um na sua singularidade, relacionando-se por 

meio da Educação.  

Na perspectiva psicanalítica, é importante que o desejo do analista 

norteie o processo de análise, e que se busque sempre a singularidade do sujeito 

para possíveis interpretações. Traçando um paralelo, no processo educativo, é 

muito importante considerar a estrutura de linguagem de cada um, com enfoque 

mais no sujeito e na ética, singular, do que na moral, universal. 

O interesse da Psicanálise lacaniana, a partir do Segundo Ensino, é pelo 

real e pela escuta. No seu Seminário XI, há um afastamento de Freud por Lacan, 

e conceitos, como inconsciente, pulsão, repetição e transferência, caminham em 

direção a novas interpretações.  

Para Lacan, o inconsciente passa a ser tomado como um tropeço, ou 

uma rachadura, da ordem do real e estruturado sob duas formas: O que emerge 

e o que repete, diferentemente do inconsciente de Freud. Nesse sentido, a 

linguagem perde o grau de precisão que a comunicação indica, já que o conceito 

é aproximativo por não se capturar, nunca, o inconsciente real. É daí que surgem 

os mal-entendidos da comunicação e a impossibilidade da comunicação para a 

Psicanálise. Essa impossibilidade tem a ver com o conceito de hiância (ou 

espaço, Seminário XI) para Lacan, que seria da ordem do real e do que falta, o 

que não se completa, algo que escapa. 

Miller, na Sétima Lição de “Perspectivas do Seminário 23 de Lacan: O 

sinthoma” (2010), revela que o inconsciente transferencial e o inconsciente real 

possuem distinções, sendo o primeiro do ponto de vista do imaginário e 

simbólico, da ordem do sentido e da interpretação; e o segundo, da pulsão e da 

repetição, sem sentido e significação.  

Assim, o real é sempre algo que emerge, algo do externo, relacionado a 

confusões que “perfuram” o corpo. Segundo Miller, “[...] O inconsciente freudiano 

é um inconsciente que tem sentido e que se interpreta, ao passo que com o 

termo real, sentido e interpretação se apagam” (2010, p. 108), e complementa 

que... 

 
Então, do lado do real e do sentido, Lacan define, tão claramente 
quanto possível, o real por exclusão de todo o sentido. Essa é a 
maneira mais simples de apreender porque, aqui, estamos no 
avesso de Lacan. O ensino de Lacan se edificou sobre a 
concepção da análise como construção de sentido. E foi o 



34 
 

próprio totalitarismo do sentido que convocou, por vias diversas, 
o limite colocado pelo real. [...] O real é o que se deposita pela 
exclusão do sentido. (MILLER, 2010, p. 113).  

 

Por isso, Miller (2010) contribui para a análise do que se apresenta 

verdadeiro, que supõe o sentido, e do real, que “[...] se encontra nas 

embrulhadas do verdadeiro” (p. 114), sendo que o verdadeiro se “autoperfura”, 

fazendo furos no corpo.  

A concepção de estranheza em relação ao corpo é muito importante na 

compreensão da questão trans, que é essencialmente uma questão do corpo – 

de se ter um corpo não adequado ao gênero e ao sexo de nascimento.  

MILLER (2009), em “Perspectivas do Seminário 23 de Lacan, o 

sinthoma”, destaca que não somos um corpo, mas que “temos” um corpo, 

apresentando a noção de Um-corpo como única consistência do falasser. E o 

autor assim se expressa: “[...] no lugar do Outro, o corpo. Não o corpo do Outro, 

e sim, o corpo próprio, como se diz.” (MILLER, 2009, p. 110).  

Dizer que a questão trans trata do corpo “em trânsito” é pensar a partir 

do Um-corpo, do sujeito que goza com o próprio corpo, em relação a “[...] uma 

alteridade interna à estrutura do falasser” (MILLER, 2009, p. 117-118), 

complementando que a adoração de Um-Corpo não permite tocar o real. 

Porque o corpo é central na questão da transexualidade, é importante a 

proposta de Miller de propor que se aborde o corpo próprio como Um-Corpo, 

como pedaços do real (indeterminado), sendo esse Um-Corpo a consistência do 

falasser, do sujeito na fala, importante conceito pensado por Lacan. Para a 

Psicanálise lacaniana, o simbólico e o imaginário, do campo do sentido, não dão 

conta do corpo e do falasser, e isso revela a relação entre corpo e inconsciente 

real. 

Esse inconsciente real está na equivocação, não no sentido, e para 

Lacan do Segundo e no Terceiro Ensino, só se está no inconsciente quando não 

há saber ou sentido. Em suma, se há sentido ou saber, trata-se de inconsciente 

transferencial, se não há, é inconsciente real – o que desconcerta.  

No Seminário XX “Mais, ainda”, Lacan apresenta o conceito de falasser, 

o sujeito na fala, e de gozo como circuito que amarra o sujeito, que é de cada 

um, impossível de se alcançar. E Lacan apresenta ainda que a realidade lida 



35 
 

com o gozo e que é na análise que se lida com a realidade que o sujeito constrói 

a partir das modalidades de gozo. 

Lacan, no seu Último Ensino, mais precisamente na primeira lição do 

Seminário XX “Mais, ainda”, relaciona o gozo ao que não se quer saber. Ele 

apresenta “O que é o gozo? E o reduz a ser apenas uma instância negativa. O 

gozo é aquilo que não serve para nada.” (LACAN, 1975/2008, p. 11). O autor 

revela, então, que o gozo tem a ver com aquilo que escapa, que fracassa, e que 

mais tarde será ligado ao sinthoma, mais uma vez apresentando o caminho para 

a falta de sentido e significação. 

Então, é importante a atenção do “ensinante” às simbolizações do gozo, 

podendo ser escritos, desenhos, esculturas, histórias – aquilo que é singular e 

importante ao sujeito. Melhor dizendo, se faz urgente que estudantes que vivem 

experiências trans identitárias sejam acolhidos na singularidade, e que a 

instituição escolar possa dar abertura a tais simbolizações enquanto tentativa de 

escuta e reconhecimento do que aparece como sem sentido, fora da norma.  

Além disso, Lacan apresenta, no seu Seminário XX, a Teoria dos Quatro 

Discursos e as Tábuas da Sexuação, como contribuições fundamentais para a 

reflexão sobre a relação entre significante, verdade e a constituição do sujeito. 

Esse ponto será mais bem desenvolvido para refletir sobre a relação entre a 

Psicanálise e Transexualidade. 

O Eixo 2 da presente dissertação, apresenta a problematização de 

temas complexos, como gênero, a questão trans, o corpo, as segregações, 

identidade e identificação, entre outros, do ponto de vista da Psicanálise de 

orientação lacaniana, e a partir de autores que estão se embrenhando nas 

recentes discussões sobre o tema da transexualidade.  

Fabián Fajnwaks (2023), em “Despatologizar o sujeito trans e outros 

ensaios lacanianos”, defende que “Lacan foi o precursor das teorias queer” (p. 

11), já a partir dos anos 1970.  

De fato, a sexualidade não é um tema recente para a Psicanálise. Porém 

debates ganham maior visibilidade e espaços de discussões quando, em 2018, 

a Organização Mundial da Saúde (OMS) deixou de classificar o transtorno de 

identidade de gênero como uma doença mental, que acontece quando uma 

pessoa não se identifica com o gênero com o qual nasceu, e passa para a 

definição de “incongruência de gênero”, permanecendo, contudo, no capítulo 



36 
 

sobre saúde sexual da Classificação Estatística Internacional de Doenças e 

Problemas Relacionados à Saúde, entrando em vigor a partir de janeiro de 2022.   

A lógica freudiana da sexuação, que data da primeira metade do século 

XX, já foi muito criticada por alguns movimentos feministas, por partir de uma 

lógica fálica. Entretanto, deve-se considerar a estrutura e o contexto histórico e 

social de Freud para se elaborar uma crítica mais além do falo e da centralidade 

na masculinidade.  

De acordo com Delgado (2020, in: TENDLARZ, 2020, p. 68), a lógica 

freudiana da sexuação advém de sua formulação do chamado “Complexo de 

Édipo”, que seria um operador de “interdição, substituição e reforço”. Para esse 

autor,  

 
O complexo de Édipo, no primeiro eixo, é um corte paradoxal no 
que diz respeito ao lugar em que a criança permanece no que 
diz respeito à chamada saída normal da sexualidade feminina. 
Corte desse lugar do falo, lei paterna que, como tal, estabelece 
o desejo e a substituição na vida amorosa com proibição.  

(DELGADO, 2020, p. 68).  
 

 

Nesse sentido, o autor revela que é no Complexo de Édipo que ocorre a 

“identificação primária” do sujeito, no seu processo de constituição, tanto para os 

meninos quanto para as meninas. Mas importa destacar que, "[...] nela, que deve 

mudar de objeto e de área, o que produzirá é uma identificação com a mãe. Sua 

saída de Édipo é mais duradoura e é produzida pelas decepções da “promessa 

paterna” de lhe dar um filho.” (DELGADO, 2020, p. 68). O complexo de Édipo 

seria para o autor um argumento necessário e uma “atribuição de significação”, 

como entrada do indivíduo na cultura/sexualidade.  

Mais recentemente, debates partindo de uma vertente psicanalítica 

lacaniana trouxeram novas possibilidades de reflexão para o tema. Fabian 

Fajnwaks (2023) no livro supracitado, defende que é possível responder a 

questão trans pela via da despatologização, na perspectiva dos arranjos com o 

gozo liberada do significante fálico e do Nome-do-Pai. Seria, para o autor, “[...] 

uma regulação do gozo fora da ordem edípica e, portanto, do Nome-do-Pai”. E 

prossegue... 

 

Os arranjos devem ser lidos como uma tentativa de manter junto 
o Real de um gozo não regulado pelo falo, o simbólico que não 



37 
 

operou do lado do Nome-do-Pai, e o imaginário que dá uma 
consistência ao corpo, por uma prática ou uma identidade 
propriamente sexuada, sem necessariamente ter uma prática 
que a acompanhe (FAJNWAKS, 2023, p. 28). 
 
 

A questão da sexuação como ideia de constituição da sexualidade para 

o sujeito é um norte para a análise dos depoimentos e da escrita da pesquisa, já 

que o trans é quem está “em trânsito” quanto ao corpo e a sua sexualidade; 

assim como a questão do Gozo que, apesar das tentativas de se apanhar, trata-

se de gozo inominável e incapturável, mas que não deixa de retornar.   

Para a Psicanálise, homem e mulher são construções simbólicas e, por 

esse motivo, a Psicanálise se encontra em posição privilegiada por não lidar com 

a norma, considerando que cada falasser é singular na sua subjetivação e, 

também, na sua sexualidade (estudo do “gozo do Um” – ligado ao próprio corpo).  

Tendlarz (2020) em seu texto “A questão trans em nossa época”, 

apresenta que o sujeito trans seria aquele que encontra soluções originais, do 

Um, com sua linguagem particular e caminhos singulares para se situar no 

mundo. Ser trans é realizar a própria reinvenção do sujeito e da sua anatomia – 

aquele que busca um novo corpo na relação com o outro (seu discurso/desejo) 

sendo, portanto, um acontecimento também de palavra (2020, p.20). 

No ultimíssimo Ensino de Lacan (Seminário 23), tem-se que o que é da 

ordem do real é o impossível de dizer. Nesse Seminário, é proposta também a 

relação dos três registros, simbólico, imaginário e real com o corpo.  

Segundo MILLER (2009), em “Perspectivas do Seminário 23”, o corpo 

se inscreve no enlace dos três registros que formam o nó borromeano. É nesse 

ponto que MILLER (2009) destaca que, para Lacan, o corpo é estrangeiro, e que 

“[...] quando o enlace dos três (nós) não nos mantém, o corpo, aos solavancos, 

segue seu caminho, se assim posso dizer.” (MILLER, 2009, p. 82). 

Pode-se entender que, em Psicanálise, então, não há “identidade de 

gênero”, e sim, um processo de sexuação particular e diverso, relacionado ao 

modo como cada sujeito lida com o gozo.  

Para Tendlarz (2020), a questão da sexuação passa por normas sociais, 

ou seja, pela cultura. E não se relaciona ao chamado “instinto biológico” 

(segundo o qual, o sujeito se relaciona com o outro para reprodução) porque tal 

ideia não passa pelo simbólico e pela linguagem. Por isso, para Lacan, não 



38 
 

existe o sexo biológico para os falasseres. A autora ainda ressalta que é 

importante pensar sobre a questão das cirurgias e transformações corporais que 

envolvem os trans, já que se trata do corpo e da sexuação não autônoma. Não 

seria possível, então, fugir do desejo de se transformar? 

Assim, estudos recentes sobre os trans revelam que os modos de 

nomeação são infinitos porque as múltiplas formas de se definir o gênero podem 

ser, assim como o sintoma, modos de localizar o gozo. Pensar em perseguir, 

limitar, excluir ou eliminar as pessoas que vivem experiências trans identitárias 

seria uma tentativa falida de minar o que há de mais singular nos sujeitos. 

Considerando, então, as atuais discussões e reflexões possíveis sobre 

a questão trans e a Educação, entende-se que está aberta a solução de que 

cada um encontra sob a forma do sinthoma (enovelamento dos três registros no 

nó borromeano). A sexualidade é, portanto, sempre sinthomática, porque se 

inscreve no registro do real. É importante, então, procurar um “saber fazer” com 

essa parte que habita a todos, especialmente no contexto escolar, onde há a 

reprodução da cultura que é comum aos sujeitos, em uma tentativa de 

‘formação’.  

Fundamental e urgente é, como professora, estar disponível para as 

lutas contra os mecanismos de exclusão dentro das escolas – que se inscrevem 

na manutenção de relações de poder na sociedade, essas como lócus de 

múltiplas experiências. Trabalhar no meu cotidiano, visando a escolas mais 

singulares, atravessadas por um projeto ético, sem esquecer que os sujeitos 

estão em autocriação constante, sendo, então, inacabados e “em trânsito”, para 

vislumbrar um futuro outro – não violento para as pessoas trans. 

Pode-se pensar, portanto, que as pessoas que vivem experiências trans 

identitárias são as que ultrapassam o binarismo presente na diferença sexual e 

na oposição fálico/castrado que cifra o inconsciente, segundo Freud.  

Por isso, o seu Último Ensino, o Seminário 20 e no Ultimíssimo Ensino, 

Seminário 23, onde Lacan passa a teorizar sobre o Um-de-gozo, é base para a 

compreensão do que se apresenta como soluções temporárias para o que faz 

sintoma no sujeito, também porque Lacan, segundo Fajnwaks (2023), 

 

(...) Já abordava a experiência da sexuação não em relação às 
determinações inconscientes que vêm ao sujeito desde o lugar 



39 
 

do Outro, mas sim, em relação aos arranjos com o gozo que o 
ser falante obteve ao longo de seu devir como ser sexuado. 

 (FAJNWAKS, 2023, p. 61).  
 

 

Desse modo, o Último Ensino de Lacan é importante para estudo da 

questão trans porque transforma o conceito de sujeito a partir dos efeitos da 

linguagem pela via do corpo. Então, o termo “sujeito” cede lugar ao falasser – 

que, para Lacan, designa a um só tempo inconsciente e sujeito. É o ponto de 

partida da pesquisa que se desenvolveu a partir da escuta dos estudantes trans; 

nos depoimentos e na fala desses sujeitos sobre suas dificuldades na conclusão 

dos estudos. 

Especialmente importante para a pesquisa é o estudo da teoria da 

“fórmula” ou “tábuas da sexuação”, com a simbolização lógica do gozo, presente 

no seu Seminário 20, “Mais, ainda”, capítulo VII, “Letra de uma carta de Almor”.  

As ‘tábuas da sexuação” de Lacan propõem uma lógica que indica um ‘sentido 

comum’, ou melhor, ‘posições do sujeito’ diante do gozo. Então, “homem” e 

“mulher”’ se colocam como significantes (posições) – posição masculina, de um 

lado, e posição feminina, de outro. A figura abaixo representa o esquema lógico 

proposto por Lacan: 

 

 

 

Figura 1: Fórmulas da Sexuação de Lacan. 

Fonte:  Recuperado de Lacan (1972-1973/1985, p. 105). 



40 
 

 

A figura lógica binária é separada por dois lados, ou, como supracitado, 

duas posições subjetivas. O lado masculino (esquerda), é a “universal afirmativa” 

para Lacan, indicado pela presença do significante falo (ᶲ). Nessa posição, tem-

se a representação do “gozo fálico” do homem, ligado à fantasia e representado 

pelo símbolo S barrado. O autor revela, do lado masculino, que 

 

Esse S barrado assim duplicado desse significante do qual em 
suma ele nem mesmo depende, esse S barrado só tem a ver, 
enquanto parceiro, com o objeto a inscrito do outro lado da barra. 
Só lhe é dado atingir seu parceiro sexual, que é o Outro, por 
intermédio disto, de ele ser a causa de seu desejo. A este título, 
como o indica alhures em meus gráficos a conjunção apontada 
desse S barrado e desse a, isto não é outra coisa senão fantasia. 

 (LACAN, 1975/2008, p. 86) 
 

Assim, o S barrado procura o objeto a11 do lado feminino como causa do 

desejo (gozo fálico). Desse mesmo lado, direito, há o ‘não-todo’ e o gozo 

feminino. Lacan apresenta, nessa posição, que nem todos caem no gozo fálico, 

podendo se direcionar ao gozo feminino. O símbolo A barrado representa o Gozo 

do Outro, e o S (A barrado), o gozo outro. O sentido, então, não é nada mais que 

‘semblante’, ou aparência, e o autor revela que o “sentido sexual falha”. Quanto 

ao lado feminino, Lacan revela que: 

 

Quem quer que seja falante se inscreve de um lado ou de outro. 
À esquerda, a linha inferior (...) indica que é pela função fálica 
que o homem como todo toma inscrição (...). Em frente, vocês 
têm a inscrição da parte da mulher dos seres falantes. A todo ser 
falante, como se formula expressamente na teoria freudiana, é 
permitido, qualquer que ele seja, quer ele seja ou não provido 
dos atributos da masculinidade – atributos que restam a 
determinar – inscrever-se nesta parte. Se ele se inscreve nela, 
não permitirá nenhuma universalidade, será não-todo [...].  

(LACAN, 1975/2008, p. 86). 
 
  

 
11 O objeto a é um dos conceitos centrais do ensino de Lacan, se relacionando a um furo ou uma 
falta; pode ser compreendido como uma produção, algo que se produz, mas que o sujeito não 
sabe, porque esse se apresenta cindido. É um ‘resto’ que funciona como operador da falta e do 
gozo, desenvolvido no Seminário X de Lacan (1962/1963).  



41 
 

Isso significa dizer que todos estão submetidos à lógica fálica, em 

direção ao falo ᶲ, nos dois lados das tábuas da sexuação. O que não é recíproco 

é o gozo. O autor ainda prossegue, sobre a posição feminina na lógica... 

 

Esse campo é o de todos os seres que assumem o estatuto da 
mulher – se é que esse ser assume o que quer que seja por sua 
conta. Além disso, é impropriamente que o chamamos a mulher, 
pois, como sublinhei da última vez, a partir do momento em que 
ele se enuncia pelo não-todo, não pode se inscrever. 

 (LACAN, 1975/2008, p. 86). 
 

 

Essa passagem é importante por destacar que o ser falante assume 

estatuto ou posição dentro da lógica da tábua da sexuação, ou seja, dentro do 

processo de constituição do sujeito e da sexualidade. A sexuação é, assim, fruto 

de um processo de constituição, sendo o trans, aquele que está em trânsito 

quando à sexualidade. 

Destaca-se também que, a partir das tábuas da sexuação, Lacan ensina 

que, apesar do falo ᶲ estar presente nas duas “posições”, o gozo é do Um, 

portanto, ligado ao próprio corpo. Então, é possível compreender que nós não 

vivenciamos o que é da ordem do gozo do outro/companheiro ou companheira. 

Cada um vivencia a sua própria sexualidade e especificidade, situando-se de um 

lado ou de outro na lógica. Sendo assim, compreende-se que não se pode gozar 

com o outro; sempre é com o nosso corpo. Daí deriva a célebre teoria de Lacan 

de que “não há relação sexual”.  

Por se tratar de posições e do gozo do Um, ligado ao próprio corpo, é 

possível considerar que a sexualidade pode estar em trânsito e o sujeito pode 

se colocar em um ou em outro lado da lógica de Lacan. Além do mais, a 

sexuação implica que masculino e feminino não têm a ver com anatomia, e sim, 

com a posição psíquica dos sujeitos, incluindo Lacan, na sua lógica da sexuação, 

a exceção enquanto aquilo que escapa (indicada na parte superior da figura das 

tábuas da sexuação). 

Reforça-se então que, para a Psicanálise e, sobretudo, para o último 

ensino de Lacan, não nos constituímos homem e mulher socialmente – é um 

processo de cada sujeito, se relacionando ao Outro materno/paterno, sendo uma 

construção simbólica. A constituição do sujeito envolve o processo de sexuação, 



42 
 

atravessada pelos três registros – Simbólico, Imaginário e Real –, que nunca se 

completa; é um processo mutável, sendo cada ser ou falasser singular na sua 

sexualidade; cada um com sua constituição simbólica e grade de significantes. 

Clotilde Leguil (2016) em “O ser e o gênero – Homem/Mulher depois de 

Lacan” apresenta um amplo estudo sobre a relação entre ‘gênero’ e Psicanálise, 

o que será de grande valia nesta dissertação, sendo uma importante referência 

teórica. A autora tece sua contribuição aos estudos de gênero na intersecção 

desse com o inconsciente. Para a autora, 

 

O gênero, em Psicanálise, é concebido para além 
dos determinismos anatômicos ou sociológicos. Se, 
em matéria de gênero, há determinismo, este é de 
ordem psíquica e inconsciente. Ora, o determinismo 
psíquico só tem alcance singular. Ele decorre da 
história de um sujeito e testemunha a maneira como 
ele reconheceu a si mesmo a partir dos encontros 
que fez. [...] O gênero de um sujeito, no final de uma 
análise, remete ao que ele fez daquilo que se fez 
dele. (LEGUIL, 2019, p. 90). 

 

Isso significa dizer que o conceito de gênero que será adotado nesta 

pesquisa, a partir da perspectiva do inconsciente e das contribuições de Leguil 

(2016), diz respeito ao que é singular, da história e interpretação do sujeito que 

fala o que, segundo a autora, “[...] permite situar a relação do sujeito com sua 

vida sexual em uma outra cena que não as da anatomia e da construção social” 

(p. 91). 

Fala-se, então, em “ser sexuado”, o ser/sujeito da análise, 

inevitavelmente capturado no desejo do Outro; o sujeito do inconsciente e do 

desejo, e é a partir disso que os depoimentos foram analisados na pesquisa. 

O sujeito da análise, ou o “ser sexuado”, também pode se referir ao que 

Leguil (2016) denomina de “sujeito clandestino” (p. 93), do inconsciente, que é 

frequentemente invisibilizado e calado, encontrando seu espaço na fala analítica. 

Sobre isso, 

 

O sujeito com o qual a Psicanálise tem de lidar é um ser de 
desejo e é nisso que ele é um ser sexuado. É um sujeito 
atormentado por seu desejo, que vem falar de tudo o que escapa 
ao voluntarismo racionalista. Um sujeito que não confia em seu 
desejo e, no entanto, aspira segui-lo, um sujeito perturbado pelo 
campo do desejo, uma vez que este põe em jogo o inconsciente. 



43 
 

Um sujeito doente de seu desejo. Um sujeito que Lacan chama 
de ‘dividido’, para dar conta dos efeitos da fala sobre aquele que 
acredita saber o que diz. (LEGUIL, 2016, p. 93). 

 
 

A questão que se coloca é: poderia a escola/instituição escolar acolher 

os “seres sexuados”, subordinados pelo desejo e relação com o Outro? Como 

poderiam se fazer conhecer, sem serem maltratados, corrigidos, denunciados no 

espaço escolar?  

Estudantes ouvidos na pesquisa são considerados, portanto, seres 

sexuados que se questionam sobre seu ser sexuado, ou seja, “[...] sobre o que 

é considerado como não decorrendo, precisamente, de nenhum questionamento 

legítimo no discurso comum” (LEGUIL, 2016, p. 93), o que, sobremaneira, 

conflita com os discursos pedagógicos da formação de um “cidadão universal”.  

Tal ponto é crucial na análise do que se apresenta na fala e na escuta 

dos depoimentos prestados, porque a pesquisa objetiva estar justamente no 

campo do questionamento do que faz obstáculo na inclusão destes sujeitos na 

escola.  

Leguil (2016) apresenta também o conceito de sexo como parte de um 

percurso subjetivo; lugar de questionamento, que conduz o sujeito a inventar sua 

relação com o gênero a partir do desejo, sempre singular. Para a autora,  

 

A perspectiva do inconsciente faz então do sexo o lugar de um 
questionamento, que conduz o sujeito a inventar sua própria 
relação com o gênero, a partir de sua experiência do desejo. As 
categorias de homem e de mulher, em psicanálise, não são tanto 
normas, mas, antes, o resultado de um percurso subjetivo do ser 
falante a partir de seu próprio interesse em seu desejo. Os 
gêneros homem/mulher não são, portanto, categorias 
determinadas do ser. Pois o próprio ser não é um Ser imutável. 
Em psicanálise, o ser (...) é da ordem de um devir.  

(LEGUIL, 2016, p. 95). 
 

 

Os sujeitos trans e travestis questionam as normas sociais e de gênero, 

ou melhor, de uma certa normalidade imaginária, em que pessoas cis gênero se 

encontram submersas. Para a inclusão desses sujeitos na escola, seria 

necessário, então, uma aproximação entre a relação analítica e a “relação 

escolar”. Seriam as “escolas-trans”, escolas que possam estabelecer, de certa 



44 
 

maneira, uma relação analítica entre os sujeitos envolvidos no processo de 

aprender e ensinar? A esse respeito, assim se expressa a autora: 

 

[...] A análise se assenta sobre essa possibilidade de desapego, 
em relação às normas existentes, a fim de abordar o continente 
do desejo e do gozo, que remete cada uma à sua parte de 
excentricidade e de anormalidade irredutível, pois norma alguma 
permite ao sujeito dar um sentido ao seu sexo. As normas, assim 
como os estereótipos, consideram os seres como exemplares 
anônimos de uma classe, e nunca, como exceção escapando, 
por definição, à regra. Começar uma análise é, então, já 
consentir em se desapegar de um discurso que transforma o 
sujeito em uma amostra de um grupo. Não há tratamento 
possível sem questionamento prévio das normas de gênero. 

 (LEGUIL, 2016, p. 96). 
 

Precisamente, a contribuição da perspectiva psicanalítica à Educação se 

assenta em não somente apontar os enigmas, ou o que rateia no discurso 

pedagógico e na escola, mas em considerar que os alunos e alunas são seres 

sexuados – sujeitos do inconsciente. E, precisamente por isso, podem ou não 

escapar às normas binárias de gênero, como no caso de trans e travestis.  

Por fim, o caminho teórico que caminho na pesquisa conta também com 

as contribuições do estudo dos movimentos identitários, considerando as 

dimensões subjetivas e políticas da questão da identidade em Psicanálise, 

tomando como ponto principal o problema da injustiça social, do déficit de 

reconhecimento e críticas feitas à Psicanálise pelos movimentos identitários, 

especialmente pelo movimento LGBTQIA+.  

Assim é porque, durante a escuta e a análise dos depoimentos, a 

questão da importância da existência de uma comunidade trans na escola Arco-

Íris foi bastante relevante para que os estudantes se matriculassem na escola e 

retornassem aos estudos, especialmente para as estudantes travestis. Por esse 

motivo, analisar a questão sob a luz da intersecção entre o que é singular e 

universal é essencial, sobretudo no que concerne às condições de retorno e 

permanência na escola. 

Sabe-se que, historicamente, alguns grupos são minorizados por grupos 

hegemônicos camuflados sob uma espécie de “neutralidade”. A partir disso, 

pode-se afirmar a existência de identidades pretensiosamente neutras, 

universais e detentoras de privilégios. E se faz necessário nomeá-las. Quais são 



45 
 

os traços que unem os que produzem e reproduzem a normatividade que 

inferioriza grupos que são reduzidos ao silêncio e à perda de direitos, como o 

formado por sujeitos trans? 

Considerando esse contexto, é importante pensar se todos/todas as 

vítimas de transfobia e discriminação podem formar uma identidade trans, ou um 

grupo uniforme. O que unifica as pessoas trans dos dados de violência e da 

evasão escolar? Pode-se partir da ideia de que o que dá unidade às pessoas 

trans é a vulnerabilização sofrida por esse grupo, praticada e reconhecida 

externamente, já que a questão trans é constituída por sujeitos singulares, de 

múltiplas experiências e vivências. Não são números e não são iguais, 

homogêneos em experiências, subjetivação e vivências. 

Se não há uma “identidade” dos sujeitos trans, e sim, múltiplas 

experiências, os trans só se constituem um grupo uniforme pela discriminação e 

inferiorização a que são submetidos por um grupo majoritário que, importante 

destacar, também constituem um grupo uniforme, delimitados pelo 

“heterocentrismo ordinário” (AYOUCH, 2019) enquanto efeito de um sistema 

social que naturaliza as desigualdades, hierarquias e violência de gênero. 

Assim, a questão da identidade para a Psicanálise é complexa porque o 

conceito de identidade ou melhor, o identitarismo, opera uma violência que reduz 

o indivíduo a um único traço e, para a Psicanálise, não é possível aceitar a ideia 

de universalidade, que exclui aquele que é um sujeito na sua singularidade, com 

sua rede de significantes. Essa redução do sujeito vai na contramão da ideia de 

sujeito na Psicanálise, esvaziado, singular, sem contorno, ilocalizável e em 

movimento – sujeito da cadeia de significantes, que se constitui incorporando os 

significantes do Outro.  

Falar de identidade e identitarismo, portanto, seria falar de uma recusa 

do eu da Psicanálise, uma fragmentação que produz segregação, hipertrofias do 

eu e prevalência do narcisismo. 

Contudo, a identidade pode ser tomada como categoria de análise se 

localizada na interface entre o fundamento central da luta política e a forma 

hegemônica de subjetivação – da relação consigo e com o outro – e que ainda 

pode articular os impactos da modernidade no sujeito, no contexto das ciências 

sociais. Ou seja, coloca-se como central em contextos históricos de 

desigualdade e exclusão social e econômica, característicos do mundo 



46 
 

neoliberal em países periféricos, marcados por exclusão e violência a 

determinados grupos sociais, como o Brasil. A racionalidade identitária e 

racionalidade neoliberal possuem forte relação. 

Pode-se falar, portanto, de uma “questão identitária” que a Psicanálise 

deve considerar, ao assumir uma postura política não neutra nem indiferente 

diante de grupos vulnerabilizados, como os que compõem o grupo LGBTQIA+ 

(no qual os sujeitos trans estão inseridos).  

Para CUNHA, em “O lugar da identidade na clínica” (2009), é importante 

que a Psicanálise leve em conta a questão identitária a partir das lutas 

identitárias como lutas por reconhecimento, o que é chamado de “racionalidade 

identitária”, que apresenta dois campos distintos: o problema do sujeito e sua 

autopercepção/autorrepresentação/autoenunciação; e o problema da relação do 

sujeito com o outro e seu posicionamento social. Para o autor, 

 

De um lado, a identidade aparece como representação de si [...] 
e, por outro, se refere ao posicionamento do indivíduo no mundo 
e à sua vinculação a grupos de pertencimento e territórios de 
habitação/circulação [...]. Ela pode ser tomada, assim, tanto 
como forma de ordenamento da própria experiência subjetiva e 
da relação consigo mesmo quanto da relação com o outro.  

(CUNHA, 2009, p. 6) 
 

 

O autor revela ainda que, considerando o contexto neoliberal ocidental 

de fortes transformações espaço-temporais, a identidade teria como função “[...] 

situar o sujeito no mundo e em relação a outros indivíduos” (CUNHA, 2009, p. 8), 

garantindo certa previsibilidade em um contexto atual de impermanências e 

velocidade de fluxos e transformações.  

É o mesmo autor quem destaca que a identidade estaria no campo do 

conhecimento objetivo sobre o sujeito consigo mesmo, passível de controle, e 

que “[...] o domínio, sobre o mundo e sobre nós mesmos serão fundamentais a 

esse modo de pensar e perceber a si mesmo, a racionalidade identitária (...)” 

(CUNHA, 2009, p. 8), fundada no domínio da natureza e na objetivação do próprio 

indivíduo e do mundo. 

Pensar a “questão identitária” é pensar também nas mudanças na 

concepção de sujeito e no modo de compreender o mundo e a modernidade, 

fortemente relacionados a movimentos sociais identitários que lutam por 



47 
 

reconhecimento, representatividade e redistribuição, ou melhor, a política. Ou 

seja, é uma categoria de análise com uma multiplicidade de sentidos, tendo a 

centralidade das lutas políticas nessa questão. 

Para esta dissertação, também se faz importante a reflexão do objeto de 

pesquisa e sua relação com os quatro discursos de Lacan, apresentados em seu 

Seminário 17, “O avesso da Psicanálise” (1969–70), porque se trata, 

especialmente, de análise de depoimentos que trazem o discurso “sem palavra”, 

que agarra quem ouve.  

Lacan apresenta, em seu Seminário 17, o conjunto dos quatro discursos, 

do Mestre, o do universitário, o da histérica e o analítico, e  explica que, para ele, 

“discurso” é uma estrutura que organiza e produz laços sociais. Cada discurso 

se define pela posição relativa dos quatro elementos, a saber: S1 – significante-

mestre; S2 – o do saber (a cadeia de significantes); $ – sujeito barrado, dividido; 

e objeto a, causa do desejo/que tem a ver com o gozo. Importante destacar que 

há rodagem dos discursos. 

Na lógica lacaniana, os quatro discursos são assim representados: 

 

 

Figura 2: Teoria dos discursos de Lacan. 

Fonte: Rosa, M. Jacques Lacan e a Clínica do Consumo, 2010. 12 

 

 
12 Disponível em: https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
56652010000100010 (acesso em 01.12.2025). 



48 
 

No discurso do mestre, há um detentor do saber (sendo o S1, significante 

mestre, alguém em busca de alguma coisa) e o objeto a, como algo que se 

produz. Mas o sujeito se apresenta cindido, sem saber. No discurso da 

universidade, há vários detentores do saber: o S2 é um saber que remete ao 

objeto a, em busca de algo; e a produção acaba sendo o sujeito cindido, na 

direção do S1. No discurso da histérica, pode-se dizer que o sujeito (cindido) fica 

em busca do seu significante-mestre, produção de saber, mas encontra o objeto 

a como “verdade”.  

No discurso analítico, o agente da relação não é o analista como pessoa, 

mas o objeto a — o objeto causa do desejo, que se dirige ao saber que está no 

sujeito. Esse saber é inconsciente, alojado no discurso do analisante. A verdade 

do discurso analítico é o sujeito barrado, dividido pela linguagem e pelo 

inconsciente; onde essa verdade é justamente a falta, o que falha. O efeito do 

discurso analítico é a produção de novos S1: novos significantes que 

reestruturam a posição do sujeito diante de seu desejo. E é a partir do discurso 

analítico que esta pesquisa pretende produzir algum saber a respeito do que 

rateia na Educação desses sujeitos que não tiveram espaço nem acolhimento 

no espaço escolar. 

 

3. Depoimentos  

 

A presente dissertação situa-se na área da Educação, com método de 

investigação psicanalítico de orientação lacaniana, ou seja, sob a perspectiva do 

inconsciente. A investigação da pesquisa é realizada pelo método da 

Psicanálise, porque procura os enigmas que surgiram a partir da fala do/das 

estudantes, sistematizados na dissertação na forma de recortes dos 

depoimentos. Também, por considerar a constituição do sujeito pesquisador, 

aquele que escreve, e o sujeito objeto desse estudo como um ser sexuado; ser 

na fala.  

Consequentemente, há um afastamento das ciências naturais e do rigor 

objetivo – não se pretende elaborar prescrições ou teorias gerais sobre a questão 

da evasão escolar de pessoas que vivem experiências trans identitárias. A 

proposta central é a análise de problemas e questões que emergem a partir da 



49 
 

fala de estudantes trans e travestis do que é singular a cada um, e dos 

significantes que se repetem nos depoimentos, de ordem estrutural.   

Assim, a pesquisa se estrutura sobre um aporte teórico que se encontra 

na intersecção entre Educação e Psicanálise, partindo de depoimentos de 

estudantes trans e travestis do segmento EJA, da rede municipal de ensino de 

São Paulo, propondo a investigação sobre a evasão escolar desses sujeitos, e 

o que faz obstáculo para a conclusão dos estudos, visando à permanência 

desses sujeitos nas instituições escolares e o combate ao preconceito e à 

violência.  

A fala e a escuta são o ponto central da investigação e, como estratégia, 

busquei uma perspectiva de associação livre: escolhi e selecionei o que julguei 

mais importante e que me chamaram a atenção, procurando encontrar ‘o não 

dito’. 

Os depoimentos escolhidos e sistematizados são de seis estudantes, de 

acordo com autodenominação: quatro travestis, uma mulher trans e um homem 

trans; todos/todas meus alunos, que cursavam o ensino fundamental II (7° e 9° 

anos) entre 2022 e 2023. Essa escolha ocorreu por se tratar de casos que 

apresentam valores paradigmáticos para compreensão de onde a escola e a 

educação fazem obstáculo. 

Em um primeiro momento, os depoimentos foram gravados e passaram, 

posteriormente, pela transcrição. Em um segundo momento, sintetizei os 

materiais a partir da livre associação, registrando os pontos e falas que julguei 

mais importantes para responder às questões levantadas pela pesquisa. 

A escolha dos/das participantes da pesquisa foi singular. Convidei seis 

estudantes (participativos e dispostos a contar sobre suas experiências) para 

que relatassem mais detalhadamente suas dificuldades com relação à escola e 

à conclusão dos estudos. Eles /elas foram muito receptivos/as e se dispuseram 

a falar o tempo necessário, dizendo estarem muito felizes por poder participar da 

pesquisa sobre o tema.   

Os seis casos relatados na presente pesquisa foram selecionados, como 

supracitado, por possuírem valores paradigmáticos que podem orientar a 

reflexão sobre onde a escola e a educação rateiam, no que se refere à inclusão 

de estudantes trans e travestis. Não foram ouvidos mais estudantes pela 

consistência do recorte encontrado.  



50 
 

Tais casos possibilitam, portanto, refletir sobre o objeto da pesquisa: a 

evasão escolar de pessoas trans e travestis, e seu objetivo, pensar em onde a 

escola e a educação fazem obstáculo para a inclusão desses e dessas 

estudantes.  

Marcamos encontros fora do horário de aula, na própria escola, e os 

depoimentos foram recolhidos durante dois anos, de forma individual. Todas as 

seis pessoas foram ouvidas/ouvidos mais de uma vez, porque as falas foram 

bastante extensas, além disso, houve limitação de horário por parte da unidade 

escolar (já que ocupávamos salas de aula que seriam usadas por outras turmas, 

de outro período), e por parte dos estudantes, que trabalhavam e/ou estudavam 

além do horário escolar. Importante destacar que os seis casos são de 

estudantes matriculados nas turmas do período matutino porque 

trabalhavam/estudavam à tarde e à noite. 

A princípio, elaboramos – eu e minha orientadora, Leny Magalhães 

Mrech – eixos/perguntas norteadoras, como grandes temas gerais, para que o/as 

estudantes pudessem falar de uma forma aberta. Os temas foram:  

• Origem: de onde vieram? Estado, região, cidade. Descrição da vida 

deles/delas nesse lugar da infância e a relação com pai, mãe, irmãos e família 

próxima. 

• Transexualidade: quando você se descobriu trans? Como foi esse 

processo? 

• Infância e adolescência: descrição da infância e adolescência junto à 

família/cuidadores próximos. 

• Vida adulta: quais os principais desafios da vida adulta quanto à vida 

social, estudos. 

• Trabalho: descrição dos meios de subsistência; como são 

recebidos/das no mercado de trabalho formal; experiências com o mundo do 

trabalho. 

• Escola: quais as dificuldades para a conclusão dos estudos; como era 

a escola da sua infância/adolescência; as memórias e experiências com a 

escola, professores, colegas. 

Porém, durante a análise de dados/informações, foi possível observar 

que os depoimentos traziam a singularidade de cada um, mas também, 



51 
 

significantes que se repetiam. No caso das travestis entrevistadas e do homem 

trans, a prisão e o encarceramento são significantes muito importantes e que se 

relacionam diretamente ao aprender. Foram relatados momentos de 

aprendizagem na prisão, com falas que revelam que eles/elas aprenderam a 

gostar de estudar no período em que estavam presas/os  

Partindo desses dados, a estratégia para análise do material levantado 

foi a definição de temas norteadores dessas entrevistas, após a transcrição e 

sistematização do material, os quais são: 

1. Escola da memória: dificuldades e evasão,  

2. Escola do presente e condições de permanência, 

3. Transexualidade e desafio à normalidade: ódio aos trans. 

4. Movimentos identitários. 

A metodologia consiste, então, em linha de análise de recorte e o critério 

foi obter a maior quantidade de possibilidades e descobertas possível.  

Pode-se dizer que as falas agressivas e discriminatórias de professores, 

diretores e agentes escolares durante a passagem desses/dessas estudantes 

na escola básica se repetiram em todos os depoimentos. Foi surpreendente 

observar que se tratava do mesmo discurso e da mesma abordagem de policiais, 

durante agressões sofridas nas ruas. Escola e prisão; professores e policiais – 

pares, relacionando-se diretamente.  

A pesquisa caminhou, assim, no sentido de refletir sobre a escola como 

instituição violenta, conservadora e reprodutora dessa violência. Quanto aos 

estudos atuais da “questão trans” e a Psicanálise, tomamos cuidado para que a 

dissertação não se amarrasse somente no discurso universitário e do mestre; 

mirando, sobretudo, a fala e os depoimentos de estudantes trans, estrutura da 

pesquisa.  

Após o recolhimento dos materiais, foi realizada a transcrição dos 

depoimentos e, posteriormente, a análise desses, o que mobilizou a pesquisa a 

seguir na reflexão sobre como ocorrem as violências e agressões na escola, as 

experiências de segregação e preconceito social de pessoas trans, bem como, 

no estudo da questão da transexualidade, pensando na importância do 

acolhimento e da escuta atenta às necessidades e dificuldades singulares dos 

estudantes trans no ambiente escolar.  



52 
 

Os resultados obtidos a partir dos depoimentos consistem em recortes 

de trechos mais importantes, no método de associação livre, com destaque do 

que permite responder a questão da pesquisa na sua relação com a 

fundamentação teórica, pensando nas problematizações mais importantes 

levantadas a partir da escuta dos/das estudantes, como no caso do discurso 

institucional e o modo como constrói a segregação, e partindo da história e das 

experiências de vida dos falasseres envolvidos. 

 

 

CAPÍTULO 1 – População Trans e Travesti: Breve Histórico, 

violências e lutas sociais 

 

O levantamento histórico proposto por CARVALHO (2011) aponta que, 

até a década de 1960, o termo “travesti” sequer existia como categoria identitária. 

Nos famosos bailes de travestis que aconteciam durante o carnaval do Rio de 

Janeiro, eram realizados festas e concursos de “gays” que se vestiam com 

indumentárias femininas e assim apareciam “em travesti” (CARVALHO, 2011, p. 

24). As identidades de gênero, de fato, eram classificadas de acordo com a 

posição supostamente assumida nas relações sexuais homoafetivas, baseadas 

no modelo normativo e binário heterossexual que dicotomiza o gênero (passivo, 

feminino, e ativo, masculino).  

Na década de 1980, os movimentos sociais LGBT passaram a almejar 

mais igualdade, se envolvendo em lutas políticas no Brasil, buscando a inclusão 

do termo “orientação sexual” na Constituição Brasileira (CARVALHO, 2011, p. 

24), visando a direitos e garantias individuais relacionados à identidade 

homossexual.  

E é a partir desse momento que ocorre uma separação entre os termos 

“homossexual” e “travesti”: o termo “travesti” passa a se tornar (lentamente) uma 

categoria identitária isolada. A partir disso, “ser travesti” e não “ter um travesti” 

vem associado às alterações corporais que, hoje em dia, passam também por 

cirurgias e tratamentos hormonais. Carvalho (2011) revela que o debate público 

sobre a transexualidade, por sua vez, é bem mais recente, datando dos anos 

1990 e 2000.  



53 
 

As pessoas trans e travestis no Brasil desenvolveram, então, formas de 

resistência política desde a ditadura militar, período de grande perseguição à 

essa população, e a criação de associações como a ASTRAL (Associação de 

Travestis e Liberados), nos anos 1990 e, posteriormente, da ANTRA 

(Associação Nacional de Travestis e Transexuais) no início dos anos 2000, 

representando marcos fundamentais nessa trajetória de luta por 

reconhecimento. Ou seja, durante a história, essa população passou por 

repressão, marginalização e vulnerabilização, e conquistas legais, como a 

retificação do nome e do gênero sem a necessidade de cirurgia são recentes.  

Durante os anos de 1970/1990 (ditadura e pós ditadura no Brasil), a 

perseguição às pessoas trans e travestis eram intensas a partir de ações policiais 

sistemáticas e violentas. Tais ações eram marcadas por prisões em massa, 

torturas e violência.  

Segundo dados da ANTRA (2020)13 e do Comitê Técnico de Saúde 

Integral LGBTI da Prefeitura de São Paulo (2020), durante esse período, as 

prisões chegavam a números alarmantes, como em São Paulo, em que havia 

operações conduzidas pelo delegado José Wilson Richetti que resultavam em 

300 a 500 pessoas detidas arbitrariamente por noite. A chamada “Operação 

Rondão”, iniciada pelo exército em 1981, também é um exemplo de 

arbitrariedade e violência contra a população trans e travesti: prendeu 1.500 

travestis em apenas uma semana.  

Ademais, o Decreto-Lei Nº 1.077/1970, também conhecido como 

Decreto Leila Diniz, conferia ao regime militar o poder de censurar comunicações 

consideradas "ameaças à instituição da família”. Além das prisões, as travestis 

sofriam torturas e humilhações nas delegacias. 

Importante destacar também a chamada “Operação Tarântula” de 1987, 

como uma referência de criminalização e violência institucional relacionada à 

normatividade de gênero na sociedade brasileira, especialmente no contexto da 

transição democrática no Brasil.  

Para Vidal (2020), essa operação policial foi marcada por práticas 

autoritárias por parte da Polícia Civil de São Paulo, sob a justificativa de 

“combater a epidemia de HIV/Aids” e reduzir a disseminação de doenças 

 
13 Mais informações em: https://antrabrasil.org/historia/ (acesso em 05.12.2025). 

https://antrabrasil.org/historia/


54 
 

sexualmente transmissíveis. O alvo principal dessa ação foram pessoas travestis 

e trans que estavam nas ruas, sobretudo aquelas em situação de prostituição — 

um grupo altamente vulnerável, tanto social quanto sanitariamente.  

O discurso “sanitário” da operação — combate à Aids — serviu como 

justificativa para práticas de coerção policial sem efetivas estratégias de saúde 

pública, incorporando à ação policial categorias de gênero e sexualidade como 

critérios punitivos, reforçando estigmas e a marginalização de travestis e trans. 

De acordo com a ANTRA (2020), apesar da repressão, o teatro e as 

casas noturnas tornaram-se espaços de resistência para essa população, e em 

1964, dois meses após o golpe militar, a Boate Stop Club em Copacabana 

apresentou o espetáculo "International Set", primeiro show protagonizado por 

transformistas e travestis durante a vigência da ditadura.  

No contexto pós-ditadura, em 15 de maio de 1992, nasceu a Associação 

de Travestis e Liberados (ASTRAL) no Rio de Janeiro, primeira organização 

política de travestis da América Latina e segunda do mundo. O grupo foi 

idealizado por seis travestis: Jovanna Baby, Jossy Silva, Elza Lobão, Beatriz 

Senegal, Raquel Barbosa e Munique do Bavier, em resposta à violência policial, 

prisões indiscriminadas e à necessidade de organização para melhorar o 

atendimento às pessoas com HIV/AIDS. No ano seguinte, o grupo organizou o I 

Encontro Nacional de Travestis e Liberados que Atuam na Prevenção da AIDS 

(ENTLAIDS), contando com a participação de 95 pessoas de cinco estados 

diferentes.  

Ainda de acordo com a página eletrônica da ANTRA (2020), este 

primeiro encontro objetivava mapear e empoderar ativistas para atuarem nas 

questões de segurança pública e saúde, sobretudo, no contexto da epidemia de 

AIDS. A segunda edição do ENTLAIDS aconteceu em Vitória (ES), com o intuito 

de dar uma amplitude nacional ao evento, mas foi durante o terceiro encontro 

que surgiu de fato o debate sobre a necessidade de criar uma rede nacional que 

articulasse as demandas da população travesti brasileira. 

Assim, nos anos 1980, a estreita relação entre as travestis, a prostituição 

e as DST (doenças sexualmente transmissíveis), com a proliferação da AIDS no 

período, suscitou o surgimento de movimentos sociais de travestis no Brasil, 

como resposta às violências policiais que essa população sofria, sobretudo nos 

locais tradicionais de prostituição das grandes cidades. Para Carvalho (2011), p. 



55 
 

27, “[...] A influência das políticas públicas de combate à epidemia de AIDS 

parece ter sido crucial também na constituição das outras organizações de 

travestis que surgiram nos anos seguintes.”  

Esses movimentos sociais crescem e ganham maior visibilidade sob o 

binômio violência/AIDS, surgindo no Brasil movimentos sociais associados a 

acolhimento e saúde da população travesti, como a primeira casa de apoio à 

travestis com HIV/AIDS, criada por Brenda Lee, em São Paulo, que passou a 

acolher pacientes ditos “sociais” (que não careciam de internação hospitalar). 

Mas, foi só a partir de transformações nas políticas públicas relativas à epidemia 

da AIDS e à aplicação do conceito de vulnerabilidade, é que o apoio a travestis 

que sofriam violências e falta de cuidados de saúde se torna mais efetivo no 

país, emergindo o entendimento da forte relação entre epidemia e as condições 

de vida como condicionantes do risco de contaminação.  

Ainda para Carvalho (2011), o conceito de transexualidade, marcado 

pela letra “T” da sigla LGBTQIA+, é mais recente, e se articula a travestis 

somente em meados da primeira década de 2000, quando o debate sobre a 

transexualidade se infiltra mais no cenário político nacional. E o autor 

complementa que... 

 

O termo “trans” aparece ora como uma abreviação de 
transgênero, ora como abreviação de transexual (...). No 
surgimento do debate sobre transexualidade no movimento 
LGBT, no final dos anos 1990 e início dos anos 2000, um novo 
termo, também importado da sexologia, é incorporado ao 
vocabulário militante, ao lado do conceito de orientação sexual: 
A identidade de gênero. [...] De todo o modo, a ‘identidade de 
gênero’ vem se configurar como um elemento que reitera a 
distinção identitária entre travestis e transexuais, de um lado, e 
gays, lésbicas e bissexuais, de outro.  

(CARVALHO, 2011, p. 33). 
 

 

Portanto, são recentes os avanços legais e institucionais conquistados 

pela população trans e travesti no país, e somente entre 2005 e 2018, as travestis 

do Brasil conquistaram importantes avanços legais e institucionais após décadas 

de mobilização política. Essas vitórias, fruto da organização coletiva, 

transformaram significativamente o reconhecimento jurídico dessa população, 

como é o caso da garantia do uso do nome social de pessoas trans e travestis no 



56 
 

atendimento do Sistema Único de Saúde (SUS), a partir da portaria nº 1.820 de 

200914 do Ministério da Saúde, a retificação do nome e do gênero sem a 

necessidade de cirurgia pelo Supremo Tribunal Federal (STF) em 2018,15 e, no 

âmbito da educação, desde 2014, o nome social passou a ser aceito no Exame 

Nacional do Ensino Médio (ENEM). De acordo com a antropóloga e pesquisadora 

Facchini (2018),16 os dados sobre o uso desse direito mostram que houve uma 

quadruplicação na utilização entre 2014 e 2016. Contudo, apesar de tais avanços, 

dados da Agência Brasil de 2025 revelam que as pessoas trans e travestis 

representam somente 0,3% dos universitários nas instituições federais 

brasileiras,17 e dos que conseguem acessar a educação superior, relatam-se 

solidão e hostilidade nos espaços acadêmicos, indicando que as políticas de 

acesso devem ser acompanhadas por medidas de permanência.  

Facchini (2018) também revela que o dia o 17 de maio, Dia Internacional 

contra a Homofobia marca o dia em que a Assembleia Geral da Organização 

Mundial de Saúde (OMS) aprovou e oficializou a retirada do código 302.0 

(“homossexualismo”) da Classificação Internacional de Doenças(CID), em 1990, 

e declarou oficialmente que a homossexualidade não constitui doença, nem 

distúrbio, sendo que a Associação Americana de Psiquiatria já havia retirado a 

palavra da lista de transtornos mentais ou emocionais em 1973.  

A mesma autora destaca também que, em 2018, a OMS divulga a nova 

versão da CID (CID – 11), que entraria em vigor somente em 2022, onde a 

transexualidade deixa de ser considerada um “transtorno” para ser classificada 

 
14 Posteriormente, em 28 de abril de 2016, o Decreto Presidencial nº 8.727 representou um 

avanço significativo ao estabelecer o uso do nome social e o reconhecimento da identidade de 
gênero em toda a administração pública federal. O decreto determinou que todos os sistemas de 
informação, cadastros, programas e formulários incluíssem o campo "nome social" em destaque, 
vedando expressamente o uso de termos pejorativos ou discriminatórios. Para mais informações: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2016/decreto/d8727.htm (acesso em 
02.12.2025). 
15 Em março de 2018, o Supremo Tribunal Federal tomou uma decisão histórica ao autorizar que 
pessoas transexuais e travestis alterassem nome e gênero no registro civil sem necessidade de 
cirurgia de redesignação sexual. Por unanimidade, os ministros eliminaram também a 
obrigatoriedade de autorização judicial para esse procedimento, contrariando a posição inicial do 
relator, que propunha a exigência de laudos médicos ou psicológicos. Mais informações em: 
https://www.gov.br/mdh/pt- br/assuntos/noticias/2018/marco/stf-autoriza-mudanca-de-nome-no-
registro-civil-de-pessoas-transexuais-e-transgeneros-sem-cirurgia (acesso em 05.12.2025) 
16 Artigo disponível em: https://unicamp.br/unicamp/ju/artigos/direitos-humanos/direitos-
humanos-e-diversidade-sexual-e-de-genero-no-brasil-avancos-e/#15 (acesso em 02.12.2025). 
17 Mais dados sobre a baixa permanência de pessoas trans na educação superior disponível em: 
https://agenciabrasil.ebc.coMarcosbr/direitos-humanos/noticia/2025-02/universitarias-trans-se-
mobilizam-por-mais-inclusao-no-ensino-superior (acesso em 02.12.2025).  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2016/decreto/d8727.htm
https://www.gov.br/mdh/pt-%20br/assuntos/noticias/2018/marco/stf-autoriza-mudanca-de-nome-no-registro-civil-de-pessoas-transexuais-e-transgeneros-sem-cirurgia
https://www.gov.br/mdh/pt-%20br/assuntos/noticias/2018/marco/stf-autoriza-mudanca-de-nome-no-registro-civil-de-pessoas-transexuais-e-transgeneros-sem-cirurgia
https://unicamp.br/unicamp/ju/artigos/direitos-humanos/direitos-humanos-e-diversidade-sexual-e-de-genero-no-brasil-avancos-e/#15
https://unicamp.br/unicamp/ju/artigos/direitos-humanos/direitos-humanos-e-diversidade-sexual-e-de-genero-no-brasil-avancos-e/#15


57 
 

como uma "condição" – a "incongruência de gênero", marcada e persistente entre 

o gênero que um indivíduo experimenta e o sexo ao qual ele foi designado. Além 

disso, deixa de estar incluída na lista de "distúrbios mentais" e passa a integrar 

uma nova categoria, a de "condições relacionadas à saúde sexual".  

Assim, é possível observar que as pessoas que vivem experiências trans 

identitárias só recentemente passam a configurar no cenário político e público 

nacional, ainda que marcadas pela violência das ruas, prostituição e epidemias. 

E, mesmo que se possam enxergar avanços, no que diz respeito às lutas por 

inclusão, reconhecimento e redistribuição, os dados estatísticos e informações 

levantadas sobre a qualidade de vida dessas pessoas, como escolaridade e 

expectativa de vida, são assustadores e insuficientes, havendo muita 

subnotificação e invisibilidade.  

No cenário global, no fim do ano de 2023, foi veiculada a notícia de que 

grupos e comunidades LGBTQIA+ passaram a ser considerados organizações 

extremistas na Rússia, passíveis, portanto, de perseguição e criminalização, com 

aval do Supremo Tribunal. Segundo reportagem do G1, “[...] A proibição dirigida a 

esses grupos se insere num contexto crescente de repressão à comunidade 

LGBTQIA+ no país”, já que, em março de 2023, o presidente Vladimir Putin 

sancionou uma lei que “[...] criminaliza qualquer ato que promova ‘relações 

sexuais não tradicionais’ em filmes, programas de TV ou online e propagandas.”. 

Considera-se que está ocorrendo uma “onda discriminatória” no país, 

abrangendo proibições de cirurgias e tratamentos hormonais, incitação a 

divórcios, proibição de adoção de filhos e até batidas policiais em determinados 

estabelecimentos – ações legitimadas por sentença judicial. O presidente russo 

Vladimir Putin, há 23 anos no poder, ao adotar tais medidas, estaria pensando na 

sua campanha presidencial conservadora.  

O portal de notícias CNN informa também que a comunidade LGBTQIA+ 

russa enfrenta uma forte repressão nos últimos anos, “[...] à medida que o 

presidente Vladimir Putin busca reforçar sua imagem como defensor dos valores 

morais tradicionais contra o Ocidente liberal” e que, no mês de dezembro de 2023, 

ocorreram batidas policiais em casas noturnas do país.   

Estabelecendo um paralelo histórico, tais ações das autoridades russas 

muito se assemelham a perseguições e assassinatos de grupos historicamente 

atacados, como os judeus na Alemanha durante a Segunda Guerra Mundial e os 



58 
 

negros na África do Sul, durante a política segregacionista do Apartheid, em 

meados do século passado.  

São ataques diretos à determinada comunidade, aos direitos humanos, 

aos movimentos sociais que lutam por igualdade e reconhecimento. Tem-se uma 

perseguição institucionalizada à comunidade LGBTQIA+, com uso das forças 

armadas, aval do Supremo Tribunal russo e toda uma campanha organizada para 

impedir as pessoas que vivem experiências trans identitárias de serem e 

explorarem plenamente quem são. 

E no Brasil? Existe perseguição e violências, ainda que não 

institucionalizadas? Há violência armada e policial, grupos e discursos majoritários 

que pregam a exclusão das pessoas que pertencem à comunidade LGBTQIA+, 

objetivando forçá-las a viver sob a norma, a moral e ao conservadorismo político? 

Central é pensar que essa comunidade é minorizada por comunidades 

hegemônicas que estão frequentemente camuflados sob uma espécie de 

“neutralidade”, ou simplesmente, utilizam o conceito de “conservadorismo”. A 

partir desse fato, assim como há identidades vulnerabilizadas e perseguidas, na 

Rússia e no Brasil, pode-se afirmar a existência de identidades pretensiosamente 

universais e detentoras de privilégios que formam um grupo majoritário e 

uniforme, que desejam, muitas vezes, eliminar os sujeitos que fogem às normas.  

A partir desses dados da realidade, o problema a ser desenvolvido é a 

necessidade de se pensar a questão trans no contexto das lutas sociais, como 

identidade marcada pela vulnerabilização e que é necessário nomear a norma, 

para que a luta por reconhecimento seja, de fato, transformativa – associada a 

justiças afirmativas, segundo Fraser (2002).  

Desmarcar as identidades pretensiosamente neutras/universais detentoras 

de privilégios é importante, visando a uma justiça bidimensional: para 

reconhecimento e redistribuição, também porque os sujeitos das experiências 

trans passam tanto por questões de reconhecimento, com discriminações 

culturais, quanto por injustiças sociais e de acesso a direitos e sobrevivência.  

Do ponto de vista social e psicológico, o tema da transexualidade é de 

grande relevância, assim como outros temas contemporâneos, como o 

transgênero, as nominações, os excessos, a segregação, entre outros.  

Nesse sentido, Nancy Fraser apresenta o que ela denomina de “dilema 

da redistribuição-reconhecimento” referindo-se às lutas sociais na modernidade 



59 
 

e à busca por justiça que exige tanto redistribuição como reconhecimento; 

pensando em “[...] como conceituar reconhecimento cultural e igualdade social 

de forma a que sustentem um ao outro, ao invés de se aniquilarem” (FRASER, 

2002, p. 231). A mesma autora defende que, para corrigir as injustiças de 

reconhecimento e redistribuição, pode-se pensar em concepções alternativas de 

redistribuição com remédios “afirmativos” e de reconhecimento com remédios 

“transformativos”. Sobre essa afirmação, a autora defende que...  

 

Enquanto os remédios de reconhecimento afirmativos tendem a 
promover as diferenciações de grupo existentes, os remédios de 
reconhecimento transformativos tendem, no longo prazo, a 
desestabilizá-las, a fim de abrir espaço para futuros 
agrupamentos. (FRASER, 2006, p. 237). 
 

 

Nancy Fraser (2002) revela também que há o “problema da substituição”, 

relacionado fortemente ao contexto da modernidade e globalização, que seria a 

substituição das lutas de reconhecimento pelas lutas por redistribuição, o que 

acaba por dissolver as diferenças e apagar os movimentos identitários em 

detrimento de lutas sociais que não abarcam a concepção bidimensional de 

justiça.  

É inegável, portanto, que a ideia de identidade se articula a processos 

de subjetivação, individualização e assujeitamento. Ela fornece a constância e 

permanência ao sujeito (o que ele é) no contexto atual de grandes 

transformações espaço-temporais, de desigualdades, discriminações e 

processos de vulnerabilização de grupos, tais quais os sujeitos trans.  

Refletir sobre as identidades detentoras de privilégios visando uma 

justiça bidimensional é urgente, então, para o reconhecimento e para a 

redistribuição, também porque os sujeitos das experiências trans passam tanto 

por questões de reconhecimento, com discriminações culturais, quanto por 

injustiças sociais e de acesso a direitos e sobrevivência.  

É imprescindível também refletir sobre a questão de se colocar a 

identidade a iserviço da alteridade, pensando em identidades (plural) e 

relacionando-se à uma escuta psicanalítica dos sujeitos historicamente 

oprimidos e vulnerabilizados, ou seja, pensando as identidades na sua relação 

com as lutas políticas. Para Riveira (2020, p. 7), as identidades no contexto da 



60 
 

Psicanálise têm um tom subversivo, importante no desvelamento ativo das 

diferenças, “[...] contra a alienação e a hipocrisia pseudo-desidentitária”.  

 

CAPÍTULO 2: Estudantes que vivem experiências trans 

identitárias 

 

Neste capítulo serão apresentados os seis estudantes que participam 

desta pesquisa, cedendo depoimentos sobre suas experiências com a escola, e 

sobre como retornam atualmente aos estudos na modalidade EJA da prefeitura 

de São Paulo na escola Arco-Íris. 

Importante destacar alguns aspectos sobre essa escola: é uma 

instituição escolar municipal de modalidade EJA em tempo integral,18 onde os 

estudantes jovens e adultos podem escolher estudar em cinco períodos 

diferentes, entre dois períodos matutinos, um vespertino e dois noturnos, e cada 

período é composto por três aulas de 45 minutos de duração. Então, cada turma 

permanece na escola 2 horas e 15 minutos por dia.   

As turmas são organizadas por ‘módulos’, dessa maneira: 

• Ensino Fundamental I: corresponde ao Módulo 1 (1ª e 2ª série - 

alfabetização); e Módulo 2 (3ª e 4ª série); e 

• Ensino Fundamental II: corresponde ao Módulo 3 (6º e 7º ano) e 

Módulo 4 (8º e 9º ano). 

Cada módulo tem duração de um ano. Ou seja, o estudante cursa uma 

série por semestre, sendo que a escola Arco-Íris não oferece o Ensino Médio na 

modalidade EJA. Então, quando o estudante conclui o módulo 4, ele precisa sair 

e procurar escolas estaduais para cursar o ensino médio; na grande maioria dos 

casos, acabam estudando no período noturno19 ou, quando não podem, param 

de estudar.  

 
18 O município de São Paulo conta com 16 escolas com esse formato; são chamados CIEJAS 
(Centro Integrado de Educação de Jovens e Adultos). 
19 A Secretaria da Educação do Estado de São Paulo (Seduc-SP) oferta a EJA em quase mil 
escolas estaduais e em unidades específicas chamadas CEEJAs (Centros Estaduais de 
Educação de Jovens e Adultos), mas os horários são bem menos flexíveis. A EJA regular nas 
escolas estaduais de São Paulo são ofertadas de forma presencial e no período noturno (ensino 
fundamental e médio) organizados por módulos ou anos/séries com quatro horas de aula diárias. 



61 
 

Todos os estudantes ouvidos na pesquisa cursavam o módulo 4 da 

escola Arco-Íris entre 2022 e 2023, e participavam do projeto Transcidadania,20 

recebendo, portanto, uma bolsa para estudar. É importante destacar que como 

beneficiários, o recebimento da bolsa estava diretamente atrelado à presença na 

escola, e cada falta descontava uma quantia do valor total que recebiam, ou seja, 

a transferência de renda está condicionada à participação em atividades 

educativas, formativas e de cidadania promovidos pela prefeitura.  

O valor da bolsa tem sido atualizado ao longo dos anos, e hoje gira em 

torno de R$ 1.500,00 por mês para cada participante, de acordo com dados da 

Prefeitura de São Paulo,21 e o benefício tem duração total de três anos, desde 

que a pessoa esteja vinculada às atividades educativas, de escolarização e de 

formação do programa. Não foi encontrado nos documentos relativos à 

legislação do projeto se há desconto automático na bolsa por faltas; qual o 

percentual ou regra de cálculo ou em quais situações isso é aplicado, mas na 

prática, existia uma grande preocupação com os descontos e possível 

desligamento do projeto ao serem apontadas as faltas desses estudantes.   

Por fim, manteremos em sigilo o nome dos participantes para proteger a 

identidade dos sujeitos envolvidos nesta pesquisa; por isso, todos os nomes são 

fictícios. 

 

I.  Amanda 

 

Travesti, filha de um pai pescador e uma mãe trabalhadora rural, é a 

caçula de oito irmãos. Nasceu em uma cidade do interior do Pará, sua mãe era 

religiosa e a levava à igreja quando era pequena. Ela estava cursando o 9º ano 

da Educação de Jovens em Adultos, em 2022, na escola Arco-Íris. 

Ela diz que desde muito nova já se sentia uma menina, e que por volta 

dos dez anos descobriu sua sexualidade e sua identidade feminina, e com ajuda 

de uma prima mais velha que era enfermeira, passa a tomar hormônios que sua 

 
20 Com exceção de Bianca, que havia participado do Transcidadania anteriormente e não era 
mais beneficiária do programa no momento em que cedeu a entrevista para a pesquisa, entre 
2022 e 2023. 
21 Mais informações em: https://prefeitura.sp.gov.br/web/direitos_humanos/w/transcidadania-
chega-ao-seu-10%C2%BA-ano-apoiando-homens-e-mulheres-trans-e-travestis-na-conquista-
de-sua-autonomia? (acesso em 05.12.2025).  



62 
 

prima lhe dá, sem acompanhamento médico. Com isso, sua mãe começa a 

reparar nas mudanças em seu corpo, como o aumento dos seios. 

Concomitantemente, Amanda deixa os cabelos crescerem, começa a usar 

brincos e as roupas de sua irmã – mas sempre na saída da escola, nunca em 

casa. Ela colocava as roupas na mochila e se vestia na saída da escola. Amanda 

disse que ia “se sentindo bem com aquilo”.  

Então, desde o início da entrada na adolescência (onze anos) ela diz 

que já ia até Belém de carona para trabalhar com prostituição nos fins de 

semana. Mas foi aos catorze anos, depois de dificuldades com a escola, somado 

a um caso de agressão sofrida pelo irmão mais velho que ela decide fugir de 

casa, na madrugada do dia 22 de dezembro, apenas com uma mochila, com 

poucas roupas que “usava fora de casa”, maquiagem e perfume.  

A relação com um irmão mais velho foi crucial para que Amanda 

decidisse sair de casa, já que, segundo ela, ele era agressivo, alcoólatra e não 

aceitava o seu “jeito” nem as transformações que vinham ocorrendo em sua 

aparência e identidade. Ela sentia medo dele e, após uma briga em uma 

sorveteria da cidade, Amanda toma a decisão de abandonar a escola e fugir de 

casa; resolve ir até a rodovia para pegar carona com caminhoneiros que 

passavam por ali. Com o objetivo de chegar em São Paulo, foi para Belém e, de 

lá, acabou chegando em Brasília, destino do caminhoneiro que a levou de 

carona.   

Essa briga na sorveteria foi um evento importante, porque gera o 

rompimento com as instituições família e escola. Na ocasião, ela relata que 

estava com suas amigas em uma tarde, após o horário escolar, usando a roupa 

da irmã, de brincos, bolsa de lado e já com os cabelos longos e pintados de loiro. 

Seu irmão, ao vê-la vestida assim, vai até ela com brutalidade para lhe tirar e 

rasgar as roupas e arrancar os brincos. Suas amigas a defendem, batem no 

irmão, enquanto seu irmão a agride. Nesse dia, ela chega em casa e vê seu 

irmão contando à sua mãe que viu Amanda vestida de mulher, e cobra-lhe uma 

punição. Uma cena que ela não esquece: sua mãe chorando, seu irmão dizendo 

que Amanda deveria ser expulsa de casa, que ela era uma vergonha e um 

desgosto para a família.  

Sua trajetória ao fugir de casa aos catorze anos e ir de cidade em cidade 

trabalhando já com prostituição foi muito dura e solitária. Ela relata que seu 



63 
 

desejo era trabalhar nas ruas para ganhar bastante dinheiro. Segundo ela, só via 

o presente; não pensava no seu futuro.  

Ela disse que precisou mudar de nome ao chegar em Brasília, para que 

ninguém a encontrasse (especialmente familiares), e a primeira coisa que fez ao 

chegar lá foi procurar uma casa de prostituição que a acolhesse.  

Foram taxistas e motoqueiros que a levaram até a casa de uma cafetina, 

para que ela pudesse se ‘estabilizar’ na cidade. Lá, a primeira “trans” que ela 

encontrou a convida para morar na sua casa no lugar de uma amiga que ela 

estava cuidando, “prestes a falecer”, e Amanda agradece o apoio. Essa mulher 

oferece mais que uma casa, oferece suporte para ela começar a trabalhar nas 

ruas de Brasília e interior de Goiás.  

Sobre sua relação com a escola, ela diz que até a 4ª série era esforçada 

e uma boa aluna, mas que da 5ª até a 7ª série, ela começa a se sentir “dividida”, 

muito por causa do aumento do número de disciplinas escolares e de 

professores, com a introdução de professores especialistas, e um aumento da 

quantidade de colegas também. Ela conta que passou a ter dificuldades nas 

matérias, especialmente matemática e inglês – as notas mais baixas que, por 

não se dedicar mais como antes, a desanimavam.  

Amanda conta também que, nessa época, entre os onze e catorze anos, 

ela tinha mais faltas que presenças na escola, e essa transição da infância para 

a adolescência parece ser um ponto chave. A estudante diz que, com essa idade, 

ela estava descobrindo o mundo e sua sexualidade, e que ‘não queria ficar para 

trás’. Por isso, acompanhava algumas amigas mais velhas no uso de drogas e 

álcool nas saídas da escola. Ela diz ainda que a sua mãe não “se importava” de 

ela estudar à tarde e só chegar em casa à noite. Isso foi um ponto que ela 

destacou, ao revelar que sua mãe “nunca se preocupou” com ela. 

Não há lembranças claras da sua vida na escola em seu depoimento, 

mas menciona que tinha somente uma amiga em sua sala. Amanda conta que o 

que de fato a levou a abandonar os estudos, além da relação com o seu irmão, 

foi a falta de “incentivo”, especialmente da sua mãe. Ou seja, a relação com a 

sua família a fazia se sentir mal, e ela relaciona esse sentimento com a decisão 

de abandonar a escola e sair de casa.  

Assim, desde os catorze anos, Amanda ganhava seu dinheiro com 

prostituição em diversas cidades do país; até chegar em Ribeiro Preto, onde 



64 
 

passa a usar drogas descontroladamente. Ela diz que lá se ‘destruiu’, roubou 

clientes e foi presa por sete anos.   

Do período em que ficou presa até o retorno aos estudos aos 35 anos, 

Amanda passou por muitas dificuldades. Ela comenta que os maiores 

empecilhos para voltar a estudar era o seu isolamento com relação à família, e 

o medo muito grande de ser maltratada e sofrer preconceito dentro da escola 

(por ser travesti).  

Decide então retornar aos estudos ao conhecer o projeto Transcidadania 

e a escola Arco-Íris, onde havia uma comunidade importante de estudantes 

trans. Amanda conta que morava perto da escola, e um dia viu uma travesti 

saindo de lá; foi perguntar pra ela como era a escola, e ela ouviu dela que “essa 

escola é a que mais tem trans”. Somado aos incentivos de sua mãe, ela então 

se matricula e retorna aos estudos na EJA.  

Amanda relata que gosta muito da escola e que suas expectativas estão 

altas – pretende concluir o ensino médio, fazer faculdade de Psicologia em uma 

faculdade pública, e não parar mais de estudar. 

Destaca-se que o tratamento com hormônio foi por conta própria até a 

vida adulta, que é quando ela começa a ter acesso ao tratamento pelo SUS. 

Além da terapia hormonal, ela também implantou silicone injetável depois que 

saiu de casa, de forma clandestina. Porque não fez o repouso necessário após 

aplicação do silicone, seus pés incham, o que a incomoda. Suas transformações 

corporais, a descoberta da sexualidade, as dificuldades e a saída da escola e de 

casa e todo o sofrimento decorrente disso fazem parte do que Amanda chama 

de “destino”. 

   

II. Marcos 

 

Marcos é um homem trans que nasceu na área rural de uma cidade do 

interior de Rondônia, e estava cursando o 9º ano do Ensino Fundamental II na 

escola Arco-Íris em 2022. Veio para Guarulhos, na grande São Paulo, com seis 

anos, após o falecimento da sua mãe. Ele diz que tudo o assustava na cidade, 

inclusive a escola e as pessoas que lá trabalhavam. 

O mais novo de oito filhos, cinco meninas (duas mais velhas, já casadas) 

e três meninos, Marcos perde a mãe aos cinco anos de idade e, por conseguinte, 



65 
 

perde também sua casa e a convivência com seu pai e seus irmãos. Seu pai não 

quis ficar com as filhas meninas após o falecimento de sua esposa. Então, ele 

“doa” as filhas, incluindo Marcos, e fica somente com os meninos. Há, então, 

uma questão de gênero que o separa da sua família, ainda criança. 

Sobre sua infância, Marcos diz se lembrar de poucas coisas. Do pouco 

que se lembra, ele conta que sua irmã e seu cunhado foram resgatando um por 

um de todos os irmãos, meninas e meninos, e ele foi o último porque havia ficado 

internado com malária e precisava se recuperar em Rondônia. Até ele ir embora 

com a irmã mais velha, ficou morando na casa da família que empregara sua 

mãe no passado como doméstica. Quando sua irmã e seu cunhado já estavam 

com ele e com todos os irmãos, vieram para a grande São Paulo.  

Já em São Paulo, como a casa de sua irmã era muito pequena, ele e 

seus irmãos moraram no orfanato por pouco mais de um ano, e foi lá que ele 

teve contato com o mundo escolar pela primeira vez, onde ele lembra de ser 

tratado com amor e carinho. Contudo, Marcos e seus irmãos não permaneceram 

lá porque quiseram adotá-los, e sua irmã mais velha não deixou; levou 

novamente todos para morarem com ela. Foi nesse momento, quando volta a 

morar com seus irmãos, que ele inicia seus estudos na escola regular, no ensino 

fundamental I. Nas palavras de Marcos, ele foi criado “para lá e para cá”. 

Sobre o processo de se tornar uma pessoa trans, Marcos então conta 

que desde muito pequeno já se vestia como menino. Ele diz que pegou essa 

“mania” no tempo em que morou no orfanato, de ‘ver’ quem ele era, e quem ele 

queria ser.  

Quando perguntado sobre suas principais dificuldades em estudar, ele 

aponta as agressões e “xingamentos” que lhe eram direcionados dentro da 

escola, aos oito ou nove anos. Mas apesar disso, disse que gostava da escola.  

Mais à frente em seu depoimento, ele complementa, dizendo que o 

esporte e as aulas de educação física eram uma grande dificuldade na escola, 

já que ele não podia ficar na quadra sem ser xingado pelos meninos.   

Então, aos nove anos (terceira série), Marcos foi expulso de duas 

escolas em Guarulhos por motivo de briga. Brigara com meninos nas duas 

ocasiões. Por causa dessas expulsões, ele vai morar com um dos irmãos em 

outra cidade, São Bernardo do Campo, também grande São Paulo, para estudar 



66 
 

em uma escola diferente, para que ele tivesse a possibilidade de ter novas 

experiências.   

As agressões verbais direcionadas a Marcos e a ausência de punição 

para os agressores não cessam com a mudança de casa e de escola, sendo 

centrais no seu depoimento, o que o levou a se defender sozinho, ainda criança, 

por não encontrar nas instituições alguém que fizesse isso por ele.  

Na primeira expulsão, bateu em um menino no pátio, durante a aula de 

futebol porque disse que sempre gostou do esporte, desde muito pequeno, mas 

não podia jogar.  

O ponto central na decisão de sair de casa e da escola foi sua mudança 

para a casa do irmão em São Bernardo, após as duas expulsões. Nesse 

momento, as agressões passam a ocorrer também em casa, pelo irmão que não 

aceitava o ‘jeito’ que Marcos era: uma criança que, aos doze anos, gostava de 

ser menino (nas palavras dele). Ele conta que, nessa idade, trabalhava na feira 

para, com o dinheiro, ir ao barbeiro para cortar o cabelo curto, “igual ao do 

Alexandre Pires”. Então, Marcos era uma criança que se identificava como 

menino, revelando sua identidade de gênero a partir do corte de cabelo que ele 

escolhia, e do uso de roupas de menino, o que incomodava muito seu irmão.  

Até que uma situação aconteceu por causa do uso do uniforme escolar: 

Seu irmão o obrigou a ir à escola com a saia do uniforme, mas Marcos só queria 

usar a bermuda e a calça. Por se recusar a usar a saia, seu irmão o acorrentou 

na mesa da casa uma noite e um dia inteiro. Ele conta que depois que o irmão o 

liberou, ele nunca mais voltou para casa. Fugiu somente com o material escolar 

na mochila aos doze anos.  

Marcos fala sobre o sentimento de tristeza e solidão que sentiu ao sair 

de casa sozinho, ainda criança. Perdido, ele conta que conheceu uma menina 

na favela perto da escola e acabou se envolvendo com droga, e esse foi, para 

ele, o maior problema de sua vida. Após isso, foi para a cidade de São Paulo e 

diz que “se identificou” com as pessoas daqui, já que, nas ruas, encontrou 

pessoas iguais a ele. 

Depois disso, foi usuário de craque dos catorze aos trinta anos, morou 

na rua por cinco anos e foi preso duas vezes. Importante destacar que, no seu 

depoimento, ele diz que a rua “o salvou”, porque conviveu com pessoas como 

ele, e que foi na prisão que ele se interessou pelo ofício de cabeleireiro e pelo 



67 
 

estudo. Nas palavras dele, na cadeia, foi onde ele começou a “viver de novo”; 

aprendeu a ler, estudou a bíblia.  

Durante sua infância e vida escolar, Marcos não conseguia contar para 

ninguém sobre as angústias e agressões que sofria por não sentir segurança, e 

as lembranças da sua escola da memória são barradas. Ele chega a dizer que 

as agressões “fecharam sua mente” para o que acontecia ao seu redor, nem 

sequer cita alguma relação com o saber. Ele destaca que ao responder às 

agressões, foi “fraco” e que não deveria ter sido fraco. 

Da sua escola da memória, ele lembra que era “solto” no pátio com os 

outros estudantes, sem supervisão, e para ele isso não deveria ocorrer porque 

era nesse espaço que Marcos era agredido e, por isso, ele “tinha que brigar”, 

devolvendo as agressões. As violências e agressões aconteciam também fora 

da escola, na rua, pelos vizinhos que também eram seus colegas de sala. Ele 

conta que precisava fazer um longo caminho até a padaria para não ser 

agredido.  

Assim, sua experiência com a escola da sua infância foi “manchada” por 

essa sensação de insegurança e pelo medo.  

Ele volta a estudar na educação de jovens e adultos aos quarenta anos, 

um ano depois de sair da prisão, e diz se sentir bem estudando depois que foi 

preso porque na cadeia tem vários “gêneros” e ele não se sentia ‘diferente’. Se 

matriculou na escola Arco-Íris depois que conheceu uma amiga “trans” que 

estudava lá, que havia contado para ele que, nesta escola, estudavam pessoas 

“iguais a eles”, e ao que parece, a experiência de estudar está sendo bem mais 

positiva agora.   

Sobre a escola Arco-Íris, Marcos diz que lá tem diversas “pessoas 

diferentes” e, para ele, quem é ‘diferente’ se sente acolhido lá. Mesmo tendo que 

sair no próximo ano, ele diz que gostaria de continuar a estudar na Arco-Íris 

porque é uma escola de “pessoas diferentes”. Ele também relata que pretende 

continuar a estudar e a trabalhar com barbearia. 

Outro ponto importante em seu depoimento é a “atenção” que a escola, 

na sua percepção, deixa de dar ao sujeito. Na percepção de Marcos, se a escola 

se aproximasse mais da família, as dificuldades seriam menores para as 

pessoas trans.  

 



68 
 

III. Patrícia 

 

Travesti e estudante do 9º ano do Ensino Fundamental II da escola Arco-

Íris, Patrícia é gêmea caçula de uma família de cinco filhos. Nasceu no interior 

de Minas Gerais, perdeu a mãe ainda criança e foi criada pelo pai, e junto com 

seus irmãos mais velhos. Seu pai, hoje já falecido também, nas suas palavras, 

foi uma figura agressiva, que nunca a aceitou como ela é. Também nunca “deu 

nada” a ela, batia em sua mãe e em seus irmãos. Aos dez anos, ela conta que 

ele quase a matou quando mandou seus irmãos a espancarem, porque Patrícia 

já havia se assumido gay e iniciado na prostituição.  

Diz que se lembra muito da sua infância e que chegou a ir com a mãe e 

o irmão gêmeo pedir esmola para se alimentar; passou fome, mesmo seu pai 

tenho “três salários”. Aos quinze anos, abandona a escola e passa a se vestir de 

mulher. Disse que fez isso por causa do seu pai.  

A princípio, diz que nunca sofreu preconceito na escola e em parte 

alguma, e que abandonou os estudos “porque quis”. Depois, outras falas e 

memórias aparecem, alguns lapsos em relação ao pai, experiências de 

agressões e ressentimentos. 

Sobre sua infância, Patrícia conta que se lembra muito bem das 

dificuldades que passou. Lembra também que, com dez anos, já começou a 

fazer programa ‘escondido’; para o ‘público’ ver e foi aos quinze anos, quando 

passou a assumir a identidade feminina e a participar de grupos de pessoas que 

“já eram gays”.  

Patrícia diz que seu pai “nunca gostou dela”, e em seu depoimento isso 

aparece algumas vezes. Da sua parte também, há ressentimentos e mágoas em 

relação ao pai; que chegou a lhe pedir perdão quando estava próximo de falecer, 

mas ela não o perdoou.  

A figura do pai é muito importante na decisão de Patrícia de deixar de 

estudar. Segundo ela, o fato do seu pai não aceitar que ela era gay, não a 

respeitar e a agredir, somado à falta de apoio na escola, foram os motivos que a 

levaram a evadir da escola e sair de casa. A sua rede de apoio e de acolhimento 

eram os colegas que também eram gays, porque as agressões sofridas a 

impediam de perceber se havia algum professor ou familiar que pudesse ocupar 



69 
 

essa posição. E ela ainda complementa que, na época, as escolas não tinham 

essa “tecnologia” que tem hoje; de aceitar mais as diferenças.  

Patrícia conta que abandonou os estudos na 5ª série, quando ainda era 

apenas “gay”. Ela relembra que perdeu sua mãe muito cedo, e que seu pai lhe 

batia muito. Nas palavras dela, aos dez-onze anos ela começa a fazer 

‘programa’, e teve essa ideia por causa do seu pai, já que ele nunca lhe dava 

roupas, caderno, nada. Ela precisou “se virar sozinha”, e conta que “teve” que 

fazer coisas que não queria fazer para ter o que queria. Patrícia não cita abuso 

sexual ou pedofilia, mas em sua fala aparece que ela fazia programa e “nem 

sabia o que tinha que fazer”, mas fazia mesmo assim. Diz que se arrepende, 

mas que não faria diferente para correr atrás das suas coisas. 

Na sua escola, ela diz que era a única gay, e sua relação com os 

professores na época era distante. Ela sentia que eles tinham um “tipo de nojo” 

dela, ou receio, porque não chegavam perto para conversar. Ficavam distantes, 

não davam abraço nem palavras positivas, preferindo falar mais com os “alunos 

normais”. Contudo, sobre sua relação com a escola da memória, há contradições 

importantes: diz reiteradamente que nunca sofreu preconceito, que “sempre foi 

aceita” e que parou de estudar porque quis; mas acaba contando, mais a frente, 

sobre uma agressão que sofrera na saída da escola. 

Ela conta que, na sua escola, os estudantes “batem” se uma pessoa se 

veste de mulher (conjugando o verbo no presente). Primeiro, diz que já viu 

acontecer, depois, que aconteceu com ela. Ela diz que foi “horrível”, e que a 

polícia precisou ser acionada.  

Patrícia recebeu um recado antes de começar a aula, com aviso de que 

iam bater nela na saída da escola. Ela diz que da sua sala só ela era gay, que 

tinha muita amizade com mulher e que, talvez por isso, os meninos quiseram 

bater nela – por ciúme. A agressão em si, que antes diz ter sido ‘horrível’, em 

seguida ela chama de “besteira”, dizendo que não se machucou. Na sequência, 

relata que depois que aconteceu isso, “ela foi bem aceita na sociedade de São 

Paulo”.  

Conta também que, na ocasião, seu pai foi chamado na escola, e os três 

meninos que a agrediram foram expulsos. Ela também relata que, na sua escola 

e na sua cidade, as pessoas que são trans precisam ir embora já que não são 

aceitas, e que ela foi a primeira travesti a fazer isso. 



70 
 

Então, aos dez-onze anos, Patrícia abandona os estudos e foge de casa, 

em direção à capital, e aos quinze, passa a se vestir com roupas femininas e a 

fazer programa ‘em público’, nas palavras dela. Mas ela se torna travesti e realiza 

as transformações corporais somente ao chegar a São Paulo.  

Se, no início do seu depoimento, ela diz que foi embora da escola, da 

sua casa e da cidade em que morava porque quis e que “nunca sofreu 

preconceito”, num segundo momento, ela conta que vir para São Paulo foi a 

melhor escolha que fez, porque continuar morando na sua cidade passa a ser 

insustentável – passou muita dificuldade e foi muito humilhada pelos amigos de 

infância, primos, irmãos, tios, tias.  

Então, em 2009, aos vinte e dois anos, ela chega a São Paulo e conta 

com o apoio e suporte de uma amiga travesti que a leva na casa de uma cafetina 

na zona norte de São Paulo e em três meses, consegue realizar os 

procedimentos e mudanças corporais para assumir sua identidade travesti: fez 

o nariz em uma semana e na outra colocou silicone. Ela diz que sua amiga 

trabalha com prostituição até hoje, mas já tinha muita experiência na época, e 

acabou contando para Patrícia das dificuldades que ela enfrentaria. E as 

dificuldades foram muitas.  

Ela trabalhou seis anos com prostituição em São Paulo e, assim que 

chegou, pegou pneumonia aguda e ficou internada três meses por causa do frio. 

Disse que está viva hoje porque recebeu ajuda dessa amiga travesti e, apesar 

de falar reiteradamente que nunca sofreu preconceito e maus tratos por ser 

quem é, ela revela que, em seu trabalho com prostituição, vivenciou muitos 

casos de violência. Em seu relato, ela conta que acontecia de policiais 

abordarem e agredirem as travestis e seus acompanhantes somente por 

estarem juntos.  

Mas ela é enfática, ao dizer que nunca fizeram isso com ela, somente 

viu acontecer com suas amigas. Com ela, não. E justifica dizendo que ela sempre 

soube se comportar, por isso não foi agredida ou humilhada como as outras 

travestis foram. Mas, em seu depoimento, usa o termo “a gente” – “humilhavam 

a gente; batiam na gente”. Não se sabe se Patrícia imagina, delira, ou nega a 

realidade, mas algo se evidencia: ela se denomina travesti, mas não se identifica 

com a comunidade travesti, já que ela nunca sofreu o que todas as outras 

sofreram. 



71 
 

As experiências que Patrícia teve na casa da cafetina em São Paulo, 

morando com as travestis, talvez dê pistas do motivo que a leva a rejeitar a ideia 

de que faz parte de uma comunidade, e de se identificar com as demais travestis. 

Ela conta que lá tinha muita briga, e que muitas travestis humilhavam as que não 

eram “plastificadas”, e por isso Patrícia diz só ter uma amiga na vida, que é essa 

que a ajudou quando veio para São Paulo. Nas palavras dela, foi a única que a 

acolheu. Ou seja, Patrícia teve dificuldade em estabelecer laços sociais com as 

pessoas que moravam com ela e a se identificar com esse grupo. E tece críticas 

sobre o comportamento e a vida que elas levam.  

Patrícia diz ainda que a pessoa fica na rua ‘porque quer; porque gosta’, 

e ela escolheu sair dessa vida casando-se. Diz que se casou com três clientes, 

e os três a tiraram da prostituição, e que sempre estava casada ou namorando 

ou morando com alguém. Não se arrepende de sair da rua e não pretende voltar 

– só volta se passar fome ou necessidade.    

Foi casada por dez anos com seu primeiro marido, sendo ele o primeiro 

cliente que conheceu em São Paulo; e o que a tirou da rua. Quando ele morreu 

em 2018, Patrícia voltou a morar na casa da cafetina que a recebeu quando 

chegou à cidade, até que em 2021, casa-se novamente com seu atual marido. 

Em 2023, fazia somente dois anos que ela havia saído da prostituição e voltado 

a estudar.   

Seu primeiro casamento foi bastante traumático, porque seu marido era 

controlador e agressivo. Ela conta que ele controlava a sua vida e que ela 

apanhou muito dele no tempo que foi casada, até chegar ao ponto de esfaqueá-

lo no peito. Segundo ela, ‘quase furei o coração dele’, mas não o matou. Ele ficou 

internado e ela prestou depoimento na delegacia, não sendo presa por alegar 

legítima defesa, já que tinha muitas marcas de violência pelo corpo. Ela diz que 

seu marido quase a matou de tanto agredi-la, mas que ainda assim, ela não tem 

do que reclamar dele porque ele ‘ensinou muita coisa’, sobretudo, a ter um 

comportamento ‘melhor’. Seu marido havia sido, de alguma forma, um professor 

que o destino lhe reservou. Inclusive, após o episódio da facada continuaram 

juntos até ele adoecer. 

O retorno aos estudos na escola Arco-Íris aconteceu após indicação dos 

colaboradores do projeto Transcidadania que lhe disseram que, nessa escola, 

havia muitos estudantes trans, e ela disse que foi diferente voltar para a escola 



72 
 

depois de adulta, mas que gosta de lá porque ela vê “várias classes sociais”. Diz 

que foi bem recebida e acolhida na escola e que indica para todas as trans e 

travestis que conhece irem estudar lá também; que os professores são 

maravilhosos porque abraçam, conversam e se aproximam dela. Ainda assim, 

estudar continua sendo muito difícil, sendo necessário ‘força de vontade’ para se 

manter na escola. Uma das dificuldades é o cansaço por causa do silicone que 

injetou em seu corpo; no total, são 9.5kg, o que pesa muito e causa dores nas 

pernas. 

Ela também fala que reencontrou na escola muitas travestis que 

conheceu nas ruas enquanto trabalhava com prostituição, e volta a dizer que, 

depois que se casou com seu atual marido e voltou a estudar, não pensa em 

trabalhar com prostituição novamente. Hoje, ela tem ‘força de vontade’ para 

superar as dificuldades e se dedicar aos estudos, porque sua renda vem do 

projeto transcidadania e, por hora, não precisa trabalhar. Depois da escola, 

pretende trabalhar registrada: ela nunca trabalhou com carteira assinada e tem 

esse sonho.  

 

IV. Xeila 

 

Xeila é travesti e estudante do 8º ano da escola Arco-Íris. Nasceu no 

interior do Maranhão, mas morou no sertão do Piauí dos três aos dezoito anos, 

quando foi para Fortaleza trabalhar com prostituição. 

A segunda filha mais nova de dez irmãos, ela conta que sua vida no 

sertão do Piauí era simples. A cidade era muito pequena, preconceituosa e 

“ignorante”, e lá ela vivia uma vida bastante humilde, sem acesso à luz nem água 

encanada; morava com seu pai, madrasta e o irmão mais novo (filho do seu pai 

e da sua madrasta). Sua mãe havia falecido quando Xeila tinha apenas três 

anos. Ela diz não ter lembranças dela nem dos seus avós. 

Conta que foi criada pela madrasta, “na casa dos outros”, e pelo pai que 

era alcoólatra e, apesar de ter nove irmãos, não tem contato com nenhum: estão 

todos “espalhados”. Xeila relata que ser criada por madrasta é “humilhante” 

porque ela sempre ficava com os restos do seu irmão mais novo.   

A primeira vez que o significante “escola” aparece em seu depoimento 

foi na seguinte frase: “Na escola eu sofri!” e relembra que, com nove anos de 



73 
 

idade (ou até menos que isso, não se lembra com precisão), ela já sabia que se 

identificava com o universo feminino e que gostava “do mesmo sexo”, e que esse 

sofrimento que ela associa à escola foi causado pela sua voz, que era muito 

“aguda” – era voz de mulher.  

Conta que um dia, na sala de aula, pediu à professora para ir ao banheiro 

e todos riram dela. A partir de então, passou a ter vergonha e não falar mais. A 

solução que encontrou foi “fazer xixi” na roupa para não ter que falar com a 

professora; ela chorava de vergonha e tristeza, e isso a “torturou”. Não se 

esquece do cheiro de urina que ficava em suas roupas; um cheiro que ela não 

podia esconder. Ela ainda conta que isso aconteceu várias vezes, e seus colegas 

a apelidaram de Xuxa.  

Para Xeila, a Educação poderia ser melhor e menos violenta, se tivesse 

mais conversa e diálogo entre a escola e a família, e que os pais também teriam 

que passar pela escola. A sua proposta seria chamar os pais uma vez por mês, 

ou duas, para aulas de ‘educação social’, onde se discutiria o respeito às 

diferenças e a empatia, já que para ela, a educação ‘de casa’ é tão ou mais 

importante que a educação ‘da escola’, para que as crianças, ainda bem 

pequenas, possam ser mais respeitosas. 

Seu ‘trejeito’ afeminado e sua voz aguda eram percebidos em casa 

também. Ainda muito criança, com menos de nove anos, ela já gostava de cantar 

e dançar no terreiro de Umbanda que sua família frequentava e, por isso, Xeila 

foi criada à base de ameaças por parte do pai e da madrasta. Seu pai, 

observando o comportamento dela, dizia em alto e bom som que mataria um 

filho se esse fosse homossexual, que “cobriria” seu filho de faca, que odiava essa 

“raça”, e sua madrasta endossava, dizendo que o seu pai arrancaria “suas 

partes” se ela fosse homossexual.  

Xeila, ao ouvir essas afirmações, sentia muito medo e chorava “agarrada 

na perna da sua madrasta” porque sabia que aquelas palavras eram para ela. 

Mas para Xeila, a atitude do seu pai era somente um reflexo do preconceito e da 

ignorância característicos de um modo de vida muito simples, e o que ele dizia 

era uma reprodução do que ouvia na rua; seu objetivo era tentar “tirar” a 

homossexualidade de dentro da filha e de dentro da casa dele.  

De forma gradual, aos catorze-quinze anos, Xeila foi se ‘travestindo’ ao 

se ver no espelho com uma aparência feminina, algo da ordem de uma 



74 
 

necessidade e do “inexplicável”. Porém ela também diz que foi influenciada por 

uma pessoa da sua cidade que era mais velha e que já se vestia de mulher, já 

tinha viajado e se prostituído e acaba contando para Xeila como era ser travesti. 

Primeiro, ela diz que isso a “induziu” a entrar na prostituição e a se travestir 

também, mas depois revela que essa pessoa somente despertou as vontades 

que já sentia.  

Ela ainda estava na escola quando começou a transição de gênero e 

identidade, mas foi somente aos dezoito anos que ela assume de fato sua 

identidade feminina e passa a se vestir de mulher, o que foi muito difícil para seu 

pai – ela diz que ele tentou até matá-la. Com ajuda de uma irmã mais velha, seu 

pai foi aceitando melhor a situação e não expulsou Xeila de casa, ela é que 

resolve ir embora por necessidade de ‘conhecer o mundo’ que via pela televisão 

e de usufruir de uma liberdade que não tinha.  

No seu caso, ela diz que foi assistindo uma travesti na televisão se 

apresentando em um show de calouros, nos anos 1990, que despertou nela o 

desejo de ser travesti – sabia que era um ‘homem’ vestido de mulher, e queria 

ter aquela imagem.  

Sua identidade travesti foi se construindo aos poucos, mas sua 

sexualidade já estava ‘definida’, nas suas palavras, porque diz que já sabia que 

era homossexual desde muito criança, e afirma que, para ela, a 

homossexualidade é algo “enraizado”, de nascença.  

Ela diz que nasceu “gostando do mesmo sexo”, mas que se arrepende 

de ter se tornado travesti e de ter transformado seu corpo – e isso se repete em 

seu depoimento. Não por ela, mas porque pela grande rejeição e preconceito 

que sofre por ser travesti – pela família e pela sociedade. Disse ainda que, se 

soubesse disso, seria apenas “gay”, sem se “travestir” de mulher, já que sendo 

quem ela é, nunca será respeitada como uma pessoa. Ela diz que vive “a força”, 

e que se soubesse das consequências, não teria se assumido com uma 

aparência feminina; se pudesse escolher, gostaria de ser apenas um “gay 

ajustado”. 

Fala repetidas vezes que a sociedade não rejeita a prática homossexual, 

que pode ser sigilosa, mas o que se vê: as vestes e o comportamento. Fala 

também que a imagem de uma travesti é muito marginalizada pela sociedade, 

sendo vistas como pessoas que não têm educação nem respeito, que assedia a 



75 
 

todos, que só pensam em sexo, que são bandidos e que, para ela, nenhuma 

travesti é “feliz” sendo como é. 

Aos dezoito anos, então, ela se assume travesti e vai para Fortaleza 

trabalhar com prostituição, e aos vinte e quatro anos chega a São Paulo e realiza 

as transformações em seu corpo. Diz que por já ter um “jeito” e uma voz 

femininos, acha desnecessário colocar próteses ou realizar cirurgias, somente 

injetou silicone nos quadris e nádegas.   

Sobre sua identidade, ela se autodenomina “travesti” ou “travestida” – 

ela diz que é um homem com uma aparência feminina, e, se pudesse, se ‘des-

travestiria” (nas palavras dela), mas pontua que não faria isso por desejo seu, e 

sim, por causa da sociedade. Apesar de ela se sentir bonita e bem, se sente 

muito rejeitada e humilhada em todos os lugares, por isso ela diz “eu estou 

travesti”, porque não pretende envelhecer vestida de mulher.  

Xeila ainda diz que não concorda em usar o termo “mulher trans” porque, 

para ela, confunde as pessoas e gera mais preconceito ainda. Para ela, travesti 

sempre será um homem com aparência feminina, simplesmente, e ela se 

entende assim. Inclusive, diz que não faria cirurgia de redesignação sexual. 

Apesar de não ser uma estudante assídua, na escola, é participativa, 

curiosa e uma excelente artista – faz desenhos e pinturas muito bem, e conta 

que sempre gostou de desenhar, mas aperfeiçoou sua prática enquanto estava 

presa. Ela ainda diz que, se fosse mais dedicada e tivesse o apoio da família, 

acredita que seria uma grande artista, porque gosta muito de arte, de música, de 

cantar e ‘treinar’ sua voz.  

Ficou presa dois anos e quatro meses por roubar um cliente, e sua 

experiência na prisão foi maravilhosa, nas palavras dela, porque possibilitou que 

ela adquirisse conhecimento. Ela diz que lá aprendeu e leu muito – foi sua 

faculdade da espiritualidade e da Psicologia, e chega a dizer que é o “paraíso”.  

Isso porque foi nesse período que ela reconheceu suas potencialidades 

com a arte. Em seu depoimento, revela que contou aos outros detentos que 

sabia desenhar, passando a fazer “obras de arte para eles”: alguns presos 

pediam papel e canetinha para ela desenhar e fazer mensagens para a 

família/esposas, que traziam perfume, cremes, comida e até dinheiro como 

agradecimento. Dessa forma ela disse que deu para sobrevier lá dentro da 

prisão. 



76 
 

Durante o período em que se esteve encarcerada, Xeila também disse 

que estudou na escola prisional por um tempo e parou, porque o ensino lá “não 

era bom”. Ainda assim, fica trabalhando na escola, e durante o expediente, ela 

pega alguns livros e lê; disse que leu muitos livros bons, e cita – de filosofia, 

dicionários e o evangelho. Na verdade, ela não poderia ler durante o trabalho, 

então o fazia na sala de leitura, escondida, até que um dia o diretor da escola 

prisional abriu a porta da sala e a viu lendo. Ao invés de receber algum tipo de 

punição, o diretor a surpreende dizendo que ficou muito feliz, e que ela poderia 

estudar primeiro e fazer as coisas do trabalho depois.  

Esse aval para que Xeila pudesse estudar foi, nas palavras dela, a 

melhor coisa que aconteceu, porque ela pôde então estudar religião, 

espiritualidade e Psicologia, buscando o ‘autoconhecimento’. Ela ainda diz que 

‘juntou’ todas as informações que adquiriu nos livros e com isso sua mente 

mudou; ‘virou uma chave’. Destaca-se essa relação com o saber sem 

transferência, sem professor. 

Além disso, foi na prisão que ela se deu conta da proporção do 

preconceito e rejeição da sociedade para com as travestis, atribuindo essa 

rejeição ao comportamento delas – enquanto na cadeia ela havia sido muito 

respeitada pela sua postura e comportamento, na rua era tratada como bandido. 

Por isso, ao sair da prisão, diz que passou a ter outro comportamento, outra 

postura e outro vocabulário aqui fora. 

Talvez por isso diga reiteradas vezes sobre seu arrependimento em ser 

travesti e no quanto ela se sente rejeitada pela sua ‘aparência’. Contudo, mais a 

frente, ela também diz que se não fosse travesti não teria sido presa e, 

consequentemente, não teria o conhecimento que tem hoje; por isso, ela também 

é grata por ser quem é e pelas escolhas que fez. 

Estudando agora na Arco-Íris, na modalidade EJA, passou por idas e 

vindas da escola. Apesar de ser beneficiária do Transcidadania, em alguns 

momentos desaparecia das aulas. Ainda assim, diz que gosta muito de aprender 

e de ensinar, mas que não gosta de ‘ouvir o que já sabe’, e julga importante não 

aceitar tudo o que é passado a ela sem questionamento. 

Atualmente, trabalha com prostituição e com unhas decoradas, e parte 

da sua renda é composta pelo transcidadania. Sobre seu futuro, teme somente 

morar na rua e passar fome.  



77 
 

V. Larissa 

 

Larissa se denomina mulher trans; tem trinta anos e cursava o 9º ano da 

escola Arco-Íris quando cedeu seu depoimento. Nasceu em São Luís, Maranhão, 

em um bairro antigo da cidade, e até os seus oito-nove anos, morou com seu 

pai, sua mãe e a irmã mais velha. Quando seus pais se separam ela passa a 

morar com a avó materna.  

Da sua infância, diz que se lembra que a situação financeira da sua 

família era difícil, e que quem a levava na escola era a sua avó. Lembra também 

que quando era criança, com quatro-cinco anos, brincar com as outras crianças 

era um problema para ela por dois motivos: sua mãe não gostava que ela 

brincasse na rua, e porque se lembra de brincar com um grupo de meninos que 

zombavam dela, chamando-a de ‘qualira’ (termo regional para ‘gay’). Ela afirma 

que ouviu isso a vida inteira quando morava em São Luís e que não teve muitos 

amigos de infância. Quando ela passa a fazer mais amizade com as meninas, 

apanha de sua mãe porque deveria brincar com os meninos. 

Quando seus pais se separaram, sua mãe se muda para São Paulo e 

Larissa conta que ela não queria ficar com as filhas, e por isso foi morar com a 

avó materna, que para ela foi sua verdadeira mãe. O seu pai também não era 

uma figura afetiva, e eram frequentes as cobranças dele para que Larissa ‘fosse 

homem’.   

Ela conta que apanhava muito quando vivia com seus pais, e lembra de 

uma cena de quando tinha cinco anos, quando as crianças estavam brincando 

de pipa na rua durante as férias, e ela quis puxar a linha de cerol que estava no 

fio elétrico, e nesse momento, seu pai lhe arremessa uma pedra que acerta 

Larissa na boca, deixando uma cicatriz visível. 

Larissa diz que saiu muito sangue de sua boca e sua avó a levou no 

médico para fazer sutura. Essa cena a marcou profundamente, porque até hoje 

ela não entende o que fez para que seu pai a agredisse, e até hoje não 

conversaram sobre o que motivou a ação do pai. O que ela sabe é que ele nunca 

a ensinou a brincar de pipa.  

Enquanto sua avó a defendia, sua mãe pareceu “não ligar” para o que 

aconteceu, e Larissa afirma que seus pais nunca a aceitaram. Ela apanhava por 



78 
 

brincar com as meninas e por gostar de dançar, e era obrigada a cortar os 

cabelos curtos, apesar de desejar ter cabelos longos. 

Sua relação com os pais atualmente é distante, e ela diz que tem 

dificuldade em estabelecer vínculo e diálogo com eles. Para ela, eles não fazem 

questão de saber se ela está bem ou não. 

Com sua irmã mais velha, ela conta ter uma relação positiva, e elas 

moram juntas até hoje. Larissa inclusive cuida da sua sobrinha de três anos para 

a irmã trabalhar. 

Sobre seu processo de se tornar uma pessoa vivendo uma experiência 

trans identitária, Larissa diz que acredita ter sido trans desde sempre; mas se 

autodenominava “apenas gay” até os dezenove anos, mesmo sabendo que era 

diferente; seus amigos também já haviam sinalizado isso a ela. 

Assim, chega a São Paulo com dezenove anos para morar com a mãe 

e a irmã, e aqui se descobre uma pessoa trans, em plena pandemia de Covid-

19, em 2020. As transformações corporais, contudo, já vinham acontecendo 

antes mesmo de ela se autodenominar trans a partir do uso de hormônios que 

uma amiga lhe passava. Hoje, faz tratamento e acompanhamento hormonal pelo 

SUS, e ela conta que os efeitos são bastante desagradáveis, como o ganho de 

peso, cansaço, alteração de humor, dificuldade para dormir. Diz também que em 

breve pretende fazer a cirurgia para implantar silicone nos seios. 

Aos catorze anos, Larissa se relaciona escondido com um homem mais 

velho, de vinte e quatro anos, conhecido de sua avó, e foi a primeira vez que 

recebeu afeto de alguém. Foi nesse momento também que ela assume sua 

homossexualidade. 

Quando sua família descobre o relacionamento de Larissa, sua mãe 

chama a polícia e seu namorado acaba colocando a responsabilidade e a culpa 

pelo namoro nela que, na ocasião, precisou fazer exame de corpo de delito, por 

configurar pedofilia. 

Para ela, foi um relacionamento muito intenso e, com o término, ela conta 

que entrou em tristeza profunda. Disse que chorava todos os dias e pensava até 

em tirar a própria vida. 

Seu relacionamento com esse homem foi importante porque transforma 

a relação que ela tem com sua família, que acaba por descobrir a 

homossexualidade de Larissa, afetando também sua relação com a escola.  



79 
 

A decisão de abandonar os estudos aconteceu por, nas palavras da 

estudante, “não aguentar mais sofrer bullying”, e as lembranças que têm da 

escola são “horríveis”. Conta que sofreu muito na escola, devido às agressões, 

chegando a ficar “toda roxa”. Quando não era agredida na escola, era agredida 

no caminho, na rua, pelos meninos que estudavam com ela. Ela lembra dos 

chutes e pisões, e que não podia contar para sua mãe para não apanhar de 

novo, já que sua mãe dizia que a culpa era dela mesma, por querer ser 

“mulherzinha”.  

Ela destaca também o preconceito que sofreu por parte da inspetora e 

da direção da escola, que não deixava Larissa dançar nem brincar com as 

meninas no recreio; conta que os meninos a agrediam também e, se ela 

revidasse, levava suspensão da escola. Afirma ainda que a inspetora andava 

com uma ‘chave’ na cintura, passando uma imagem de superioridade. Larissa 

não esquece o que a diretora falava quando sua avó ia até a escola para falar 

sobre a violência que sua neta sofria: “o comportamento dela não é aceitável!”, 

e ainda chegavam a dizer que Larissa não poderia fazer a matrícula no ano 

seguinte por causa do seu comportamento. 

Larissa diz que a quarta série a marcou porque tinha somente um 

professor para todas as disciplinas (professor polivalente), que era evangélico e 

direcionava insinuações a ela. Foi nessa época de sua vida que ela começa a 

se interessar por maquiagem, e conta que pegava a base e o batom escondida 

da irmã para usar na escola; ao chegar em casa, tratava de correr para o 

banheiro lavar o rosto. 

Um dia, porém, foi “pega” pela avó chegando maquiada em casa, que 

limpou o rosto de Larissa para tirar o “lápis de olho”, com força. Lembra também 

que apanhava por usar saia e por estar dançando na porta da sua casa 

escutando música no fone de ouvido. Ela ainda diz que acontecia de chegar na 

escola e já ser agredida de “primeira”, e que um menino já jogou um tijolo em 

sua cabeça na escola. Nesse dia, ela foi mandada para casa, e sua mãe só não 

bateu nela porque ela estava machucada. Lembra ainda que não tinha amigos 

na escola, só convivia com algumas pessoas.  

Ao ingressar no Ensino Fundamental II (5ª série), aos treze anos, as 

coisas ficaram mais difíceis ainda pra Larissa. Apesar disso, sua professora de 

português a apoiava e dizia que “o mundo não estava preparado” para pessoas 



80 
 

como ela, e isso a marcou positivamente. Na verdade, essa professora torna-se 

uma espécie de porto seguro para ela. Por sentir muito medo de ofensas e 

agressões dos colegas, sentava-se bem perto dela para se sentir segura na sala 

de aula. 

No mais, diz que sofria preconceito pelos demais professores e cita 

especialmente uma situação na aula de matemática, em que a professora a 

manda “calar a boca” por não aguentar ouvir sua voz, que era “irritante”, nas 

palavras dessa. Larissa diz que, depois disso, passou a se calar na escola. E 

mais, que sentia “no olhar” dos professores a rejeição e o preconceito por ser 

como é. 

Larissa então estuda até o 8º ano, quando desiste porque sentia que não 

podia mais aguentar devido à relação com sua família, que já havia sido 

perturbada pela situação com o namorado, e pela violência da escola.  

Chegou inclusive a estudar dois meses em uma escola particular em São 

Luís, mas disse que as agressões tornavam a se repetir e ela diz que parecia 

que o preconceito era “regional”.   

A partir daí, tenta estudar à noite, mas a situação continua insustentável. 

Larissa ia maquiada nas aulas e a diretora “fazia questão” de pedir para que ela 

lavasse o rosto para remover a maquiagem, sob a justificativa de que a escola 

não era um ambiente para aquele “tipo” de maquiagem e que só as meninas cis 

podiam estudar maquiadas. 

Seu “comportamento” continuava sendo motivo de queixas e 

comentários, inclusive de colegas gays, até parar de ir para a escola. Fingia 

dores no corpo, até não voltar mais às aulas. Tinha medo da escola e, quando 

sua avó insistia para que ela fosse estudar, mentia: pegava um ônibus e ia até a 

praia ou o centro da cidade, para passar o tempo. 

A última agressão que sofreu na escola foi de um colega, quando ela 

estudava à noite; enquanto ele lhe dava chutes na perna, seu amigo que era 

homossexual, ria da situação. Larissa percebeu que não teria amigos ou alguém 

que a acolhesse na escola.  

Sua avó, preocupada com a situação, levou-a ao psicólogo que a 

diagnostica com depressão, passando então a tomar remédio. Ela ainda tenta 

fazer com que Larissa prossiga nos estudos, mas sem sucesso. Nas palavras de 



81 
 

Larissa, sua mãe não se preocupava com tudo o que lhe acontecia (já estava 

morando em São Paulo). Tampouco seu pai a apoiava. 

Para que Larissa pudesse retornar aos estudos, agora na EJA da escola 

Arco-Íris, foi preciso refletir e “superar” os traumas vividos na escola do passado; 

sentia medo da escola e de estudar e precisou conversar bastante com o 

psicólogo para falar sobre as situações e agressões que viveu. Mas ela conta 

que está gostando de voltar a estudar pela “diversidade das pessoas” que 

encontra na escola e porque os professores ensinam para ela. Ela chega a se 

sentir ansiosa para ir para a escola. 

No caso de Larissa, se matricula na escola Arco-Íris por indicação dos 

funcionários do projeto Transcidadania, que disseram que era uma escola 

bastante acolhedora para estudantes trans e que ela iria gostar. 

Larissa acredita que a escola deve ser um espaço de defesa das 

diversidades, onde se pode falar sobre as discriminações para que elas possam 

ser combatidas. E a escola deve “saber ouvir” os alunos, também porque ela 

nunca foi ouvida. 

Então, aos dezenove anos, durante seu tratamento para depressão e 

morando em São Paulo com a mãe e a irmã, ela entra em contato com o mundo 

do trabalho, e diz que sofreu preconceito no primeiro emprego que teve (em um 

banco, vendendo cartão de crédito) e que sua superior dizia cotidianamente que 

ela deveria “ter postura”. Por ter dificuldade em se manter trabalhando para 

ajudar com as despesas de casa, Larissa ainda é agredida pela sua mãe e 

expulsa de casa. Conta que passou fome e muita dificuldade, que sentiu medo 

e tristeza, assim como sentia na escola, e sua “postura” continua a ser pontuada 

como um problema a ser resolvido.  

Atualmente, é bolsista pelo projeto Transcidadania e sua renda vem 

somente do projeto. É uma excelente aluna, muito inteligente e participativa, tem 

muitos amigos na escola e pretende, para um futuro próximo, fazer faculdade, 

ter uma profissão e um ‘diploma’. Diz que quer ser uma trans ‘estudada’, fazer 

intercâmbio, conhecer o mundo, e, enfim, ter orgulho da sua trajetória e da sua 

vida. 

 

 

 



82 
 

VI. Bianca 

 

Bianca se denomina travesti, nasceu no Rio de Janeiro e tem cinquenta 

e três anos. É filha de uma família numerosa de pais nordestinos – ao todo são 

cinco filhos meninos e cinco meninas. Sobre sua família, ela lembra primeiro da 

relação com o seu pai, que era um homem agressivo, ameaçador e capaz de 

muitas atrocidades. Inclusive, conta que ele ameaçou esfaquear a barriga de sua 

irmã quando soube que ela havia engravidado, e que era capaz de matar Bianca 

se a visse vestida de mulher.  

Em seu depoimento, ela diz que não tinha paz enquanto seu pai era vivo, 

porque toda vez que ele pegava uma faca, já imaginava que havia sido 

“descoberta” e que seu pai a mataria. Tanto que ela conta que esperou o 

falecimento dele para se assumir homossexual para a família. 

Seu pai morreu quando Bianca tinha onze anos e, aos doze, então, ela 

revela ser homossexual e também sua identidade feminina, dizendo que queria 

vestir roupas de mulher e “virar mulher”. Sua mãe não aceita e diz para Bianca 

que ela teria duas opções: ou “viraria” homem ou sairia de casa.   

Assim que assumiu sua identidade feminina e sua homossexualidade, 

sua família separou seus pertences por medo da epidemia da AIDS que, na 

década de 1980, foi muito noticiada e relacionada à comunidade LGBTQIA+. Ela 

conta que tudo era separado, roupas, talher, tudo. Por isso, e por pressão de sua 

mãe, ela sai de casa para ir morar em um prostíbulo no Rio de Janeiro. Na 

verdade, nas palavras de Bianca, ela foi “posta para fora”. 

Ainda criança, aos doze anos já “caiu” na prostituição e conta que, aos 

quinze, já saía com cinco ou seis homens de uma vez. Portanto, não teve 

infância nem adolescência. Quando queria brincar, brincava no meio do mato de 

casinha, escondida e sozinha, e que nunca jogou bola. No dia que brincou de 

empinar pipa, chorou muito quando a cortaram, o que foi motivo de chacota pelos 

amigos. Desde então, nunca mais brincou com os outros meninos. 

Bianca conta que o início da sua vida na prostituição foi de muito 

sofrimento; passou fome e foi vítima de violência e humilhação, inclusive pelas 

travestis e prostitutas mais velhas. Por causa disso, vai embora da casa de 

prostituição para trabalhar na rua. Ela aponta que, na sua época “não existia 



83 
 

pedofilia”, se referindo à ausência de proteção legal para menores de idade que 

se encontravam desamparados como ela.  

Ela relata que, em 1982, aos doze anos, era uma criança trabalhando na 

rua no meio das travestis; não conseguia clientes, não ganhava nenhum 

dinheiro, chegando a ficar duas semanas com fome. O seu primeiro programa 

foi, na verdade, um abuso sexual, e com o dinheiro que ganhou foi comer, porque 

já estava perdendo as forças. Chegou também a pedir comida em bar, o que a 

envergonhou tanto que ela comeu “chorando”.   

Mesmo assim, Bianca não voltou para casa para pedir ajuda porque, nas 

suas palavras, sua família a queria com roupa de homem, e não era isso que ela 

queria para sua vida. Não queria ficar em casa para ser humilhada ou para ficar 

escondida, porque ela diz saber muito bem o que quer e o que ela é: Ela não 

quer ser uma mulher, ela é um “homossexual assumido” que gosta de ter uma 

aparência feminina. 

Nas suas palavras, sempre foi uma pessoa trans, mas nunca quis “ser 

uma mulher”, reafirmando ao longo do seu relato que é uma travesti (homem 

com uma aparência feminina), e só se “escondeu” nas décadas de 1980/90, 

quando precisava ser feminina e parecer mulher “a pulso” para a polícia não 

perceber que era travesti, devido à intensa perseguição policial contra tal 

comunidade nesse período, que foi bastante duro. Os relatos de agressão e 

violência policial são muitos no depoimento de Bianca.  

Ela prossegue contando que, aos doze anos ela ainda estudava, quando 

entrou para a prostituição. E já aos quinze começa a realizar as transformações 

corporais; injetou dois ‘quilos’ de silicone no corpo para ‘ganhar mais dinheiro’ e 

parecer uma mulher.   

O silicone que foi aplicado em seu peito e região dos quadris é do tipo 

industrial, e ela pontua que é como um “gel grosso, de passar em pneu”. Sobre 

isso, conta que muitas travestis e amigas morreram com a aplicação desse 

produto, também porque se aplicava na grande maioria das vezes de forma 

clandestina (situação que se mantém atualmente). Seu depoimento detalha 

como a aplicação do silicone era dolorosa e perigosa, sem uso de medicamentos 

para controle da dor e/ou para evitar infecções e que, após a aplicação, ela foi 

“largada” na rua, ainda com a seringa no braço.  



84 
 

O pós-operatório também é muito doloroso e complicado e, por ser em 

gel, esse tipo de produto pode se espalhar pelo corpo se não for feito repouso. 

Por isso, é muito comum que travestis tenham as pernas e pés inchados, sintam 

dor e cansaço por causa disso. No caso de Bianca, a aplicação do silicone teve 

consequências ainda mais graves para a sua vida. Ela teve três infartos e relata 

que não pôde realizar a cirurgia cardíaca por causa do silicone que injetou no 

peito; segundo ela, médicos avaliaram que o produto se espalhou e pode ser um 

risco sério a sua saúde. 

A utilização de hormônios também é parte importante do processo de 

transição de gênero. E Bianca começa a fazer uso por indicação das outras 

travestis, também porque na época (1980/1990) ainda não havia tratamento 

hormonal no SUS, como tem atualmente. Assim, ela conta que comprava os 

hormônios na farmácia e a dose era recomendada pelas amigas. 

Mas, apesar disso e de se definir com uma identidade feminina desde 

tão nova, Bianca não faz questão de retificar seu nome, dizendo que não vê 

problema em ser chamada pelo nome masculino porque gosta de “chocar”, 

fazendo questão de que as pessoas saibam que ela é uma travesti. Em seu 

depoimento, ela fala que, quando alguém a chama pelo nome civil em público, 

ela se sente diferente e “uma artista” e que, se passar a utilizar somente seu 

nome feminino, ficará com a sensação de estar se escondendo e “voltando para 

trás”, fazendo alusão ao período em que era perseguida pela polícia, em que ela 

precisava se esconder “atrás de uma aparência feminina”. Também diz que não 

gostaria de fazer cirurgia de redesignação de sexo porque sabe muito bem 

“quem ela é” e ser uma travesti é ser homem com aparência de mulher, e isso é 

bem definido para ela. 

Dos participantes dessa pesquisa, foi a que mais viveu e experienciou a 

perseguição a travestis e o contexto de epidemia do HIV e AIDS. Ela conta que 

se não parecesse uma mulher, corria o risco de ser agredida pela polícia na rua, 

e que, ao passar por alguma base policial abaixava a cabeça. Tinha que ser 

feminina por medo de ser agredida e não podia andar na rua de dia ou de táxi 

que era perseguida e violentada.  

Casos graves de violência são relatados por Bianca, como quando a 

polícia chegou a pegá-la e suas amigas, colocar na viatura e levar para lugares 

ermos para as espancarem, uma por uma, ou que apanhou de seis homens, que 



85 
 

jogaram paralelepípedo em sua cabeça, recebeu coronhadas, ou ainda que foi 

arrastada pela rua. Ameaças de morte foram muitas. Inclusive, Bianca foi presa 

por vadiagem em 1988 por ter passado na porta de uma delegacia, quando já 

tinha dezoito anos. A acusaram de ser uma criminosa por ser uma ‘pessoa 

travestida’. Ficou presa por três meses, sendo violentada por policiais durante a 

reclusão. 

Esse período histórico de grande perseguição a travestis foi muito difícil 

e traumático para Bianca e as agressões que sofreu foram inúmeras. Ela relata 

que era vítima dos policiais, mas também de clientes, de grupos que saíam para 

bater nas travestis que estavam trabalhando... E lembra que não era defendida: 

pelo contrário, em muitas das vezes, as pessoas que viam incentivavam a 

violência.  

Ela conta também que era comum serem ofendidas e agredidas por 

pessoas que passavam de carro pela cidade, e que não poderia dar queixa na 

delegacia, porque se o fizesse ouvia frases que a colocavam em posição de 

culpada, como: “o que você quer também? Vestida de Mulher?”. Ela tem 

cicatrizes pelo rosto e pelo corpo, marcas de violência que ela sofreu só por 

existir. 

Em seu depoimento também aparecem as ofensas e preconceitos em 

espaços públicos e a relação que as pessoas faziam entre travesti e a epidemia 

de AIDS; diz que é como se, para os outros, ela incorporasse a doença.  

Bianca trabalhou com prostituição dos doze aos quarenta anos, e 

abandonou a função depois de ser agredida a ponto de perder todos os dentes 

e fraturar o rosto. Diz que tudo o que tem hoje, inclusive seu apartamento, 

comprou com o dinheiro ganho na prostituição. 

Do mundo do trabalho, ela diz que é muito difícil conseguir um emprego 

e que, depois que ela parou de trabalhar nas ruas, conseguiu um emprego na 

área de limpeza de uma boate gay por um tempo, mas as condições não eram 

nada fáceis. Atualmente, está trabalhando registrada em um dos CRDs da 

prefeitura, no acolhimento de pessoas trans e travestis, e está muito satisfeita 

com sua função porque lá ela trabalha com o povo que é “envolvido” na causa 

LGBTQIA+, o que faz muita diferença. 

Há um ponto que Bianca destaca, que é seu casamento com L., que era 

soropositivo. Eles foram casados por muitos anos e ela cuidou dele quando a 



86 
 

doença avançou até ele falecer. E, apesar de todo o seu histórico de vida e 

casamento, Bianca conta que é imune ao vírus do HIV, fazendo parte de um 

estudo do Instituto Emílio Ribas que investiga casos como o dela. 

Ao falar da sua relação com a escola, diz que não terminou os estudos 

por causa das agressões e preconceito que sofria no espaço escolar, e suas 

lembranças da escola são ‘péssimas’. Ela lembra que as professoras falavam 

pra ela “virar homem”, um discurso muito próximo do que ouviu posteriormente 

de policiais. 

Como saiu da escola aos doze anos, na quarta série, conta que 

aprendeu sozinha, “com a vida”, a fazer conta e a ler, e diz que não teve ‘tempo’ 

de estudar, já que ela ficava na sala de aula só pensando na surra que iria levar 

no fim do período; não podia se concentrar e pensar direito.  

Passava o tempo todo do recreio/tempo livre na sala de aula e esperava 

a professora sair para sair junto dela, tudo para não ser agredida, e chegou a 

mudar de escola algumas vezes, mas, segundo Bianca, as agressões a 

acompanhavam, era institucional. Nas suas palavras, “[...] mudava de escola, 

mas não mudava de ser o que sou”. 

Repetiu de ano algumas vezes por excesso de faltas, já que não 

aguentava ir à escola por medo de apanhar e pela falta de apoio e de alguém 

que pudesse defendê-la. 

O retorno aos estudos na modalidade EJA na escola Arco-Íris também 

foi difícil pelo medo e receio que sentiu ao pisar em uma escola e se imaginar 

em uma sala de aula, com os “héteros”, adolescentes e crianças. Mas diz que, 

dessa vez, está sendo diferente porque lá as travestis são ‘praticamente a 

maioria” dos estudantes. 

É importante destacar que, ao se matricular na escola, ela pensava que 

lá as travestis teriam uma sala específica só para elas, e que não sabia que a 

escola toda era para elas.  

Conta que voltar a estudar foi diferente, e que a Arco-Íris representa o 

que ela nunca teve no passado; que pode estudar sem medo de ser xingada 

porque lá ela está no meio do “seu povo”. Tanto que não quer passar de ano, 

quer continuar nessa escola mais um tempo. 

Foi a partir do seu depoimento que surgiu a questão de “escolas héteros” 

e “escolas para trans”, porque Bianca diz que não se sentiria à vontade 



87 
 

estudando em uma ‘escola de hétero’, mas que não concorda com uma escola 

específica para as trans e travestis porque, segundo ela, a escola deve ter 

diversidade, apesar de afirmar que as escolas regulares são “héteros” e que ela 

não gostaria de estudar em escolas assim. Afirma também que as travestis são 

felizes quando estão entre elas, com a mesma conversa, e que se as colocarem 

entre héteros, elas perdem a alegria.  

Há uma questão central que se coloca: Como pensar no acolhimento 

das trans e travestis na escola, considerando a diversidade e, ao mesmo tempo, 

a comunidade trans? Se, na escola, a maioria dos estudantes matriculados são 

trans e travestis, essa escola deixa de ser hétero e se torna “trans”, servindo ao 

acolhimento desses sujeitos? 

Bianca, por fim, fala da solidão que as travestis vivem e que, no meio 

delas, também existe preconceito, citando que gays rejeitam as travestis, e que 

a comunidade LGBTQIA+ está longe de ser homogênea. Há também o etarismo 

no caso específico das travestis, porque com quarenta anos se é considerada 

velha e não consegue mais clientes na rua, e é nesse momento que muitas 

entram no mundo do tráfico para ganhar algum dinheiro e, consequentemente, 

no crime. Isso porque, quando as travestis envelhecem e “precisam” parar com 

a prostituição, acabam “trabalhando” para as travestis mais novas nas casas das 

cafetinas. 

Na sua percepção, a vida de uma travesti hoje está melhor que do que 

na década de 1980/1990, devido às leis e avanços sociais que elas conquistaram 

ao longo do tempo. Mas ainda assim, para ela é muito difícil uma travesti 

conseguir um emprego, pontuando a ausência de pessoas trans em profissões, 

como professores, médicos, assistentes sociais. Ainda hoje, há uma grande 

invisibilidade e vulnerabilidade que marcam esses sujeitos. 

Por fim, Bianca diz gostar tanto da escola Arco-Íris que gostaria de 

repetir de ano para continuar a estudar lá e não precisar ir para o Ensino Médio 

em outra escola. Ela havia sido beneficiária do Transcidadania no passado e no 

momento que cedeu o depoimento, já não recebia mais a bolsa.  

 

 

 

 



88 
 

CAPÍTULO 3: EDUCAÇÃO E PSICANÁLISE 

 

3.1. Escola da memória: dificuldades e evasão 

 

Este Capítulo se dedica a refletir sobre as questões que se referem à 

escola do passado e às memórias dos/das estudantes, pensando no que 

emergiu em seus depoimentos quanto à relação com colegas e professores, com 

o saber e o conhecimento – as transferências –, procurando destacar o que se 

repete na história de vida e na fala das/dos estudantes ouvidos e em quais 

significantes marcam essa trajetória escolar que as/os fizeram evadir quando 

eram crianças/adolescentes. Na verdade, objetiva-se pensar na singularidade de 

cada história e transferência com a escola do passado, mas também, no que me 

parece ser de uma outra ordem – do processo educativo e do discurso 

pedagógico corrente nas escolas, ou seja, contingencial.  

Se a educação é estrutural, sua sistematização em modos de se educar 

e de reproduzir determinado sujeito (comportado, domesticado), não o é. Assim, 

ele é composto por recortes selecionados dos depoimentos, a partir da minha 

escuta e associação livre, pensando nas contribuições de tais passagens para a 

pesquisa, visando essencialmente responder ao objeto e ao objetivo deste 

trabalho, articulando o que é do falasser com sua fundamentação teórica. 

Procurei ser mais fiel possível à fala dos estudantes, o que pode incluir 

“erros” de concordância, incoerências no uso dos pronomes e do tempo verbal 

e equívocos. Com isso, busquei (dentro da minha limitação como professora), 

“ler” os depoimentos além da história que estava sendo contada; procurando 

lapsos, enigmas e furos.  

Marcos, por exemplo, se autodenomina homem trans, mas em seu 

depoimento utiliza para se referir a si mesmo o pronome feminino; Patrícia se 

denomina travesti e, em alguns momentos, conjuga verbos no masculino para 

se referir a si – tais “incoerências” foram mantidas na redação da dissertação. 

O ponto central é como as lembranças da escola da memória são 

negativas, péssimas, horríveis... e marcadas pela violência, correspondendo a 

uma marca que leva o significante escola a ser atrelado a outros significantes, 

como medo, insegurança, traumas. Sequer a transferência com o 



89 
 

conhecimento/saber é citada nos depoimentos – o que se apresenta são as 

relações entre colegas, professores e o espaço escolar, atravessadas pelo 

sofrimento desses sujeitos. Trata-se de um espaço de reprodução de uma moral 

e de uma ideologia de exclusão e eliminação do que foge à normalidade.  

Esses sujeitos não se enquadram e, portanto, seguem para três 

caminhos: ou repetem de ano, ou são agredidos, ou ainda se retiram, para não 

mais voltar. É como se a administração escolar servisse como uma “família de 

substituição”, pondo em ação os mesmos mecanismos de abusos de poder, 

sendo a evasão dessas instituições o resultado dos sintomas que se manifestam 

como fruto de dramas familiares. 

Assim é porque é central a relação íntima entre família-escola, marcadas 

nos depoimentos dos estudantes, ao afirmar que o que os/as levou à evasão foi 

a relação com a família e/ou a falta de suporte ou apoio em momentos de 

agressões que sofriam dos colegas. Primeiro, rompem com o laço familiar, não 

sustentando a escola. É como se os estudantes trans não conseguissem 

encontrar seu lugar na família, nem na escola, nem em parte alguma, 

encontrando soluções nas ruas, na cadeia, nas drogas e na prostituição. 

As ‘experiências escolares’ relatadas por Bianca, questão central da 

pesquisa, revelaram um espaço escolar de memória marcado por violência e 

exclusão. Aos doze anos, ela já havia repetido de ano algumas vezes porque 

não podia estudar, nas palavras dela, até acabar evadindo da escola. 

Bianca: “Eu não tinha como ir pra escola, não existia esse negócio de 

bullying. Eu apanhava na escola, por ser gay. [...] É, mas eu não ia pra escola 

porque eu tinha medo de apanhar. Os professores não faziam nada, os 

professores até que atiçavam. Não existia esse negócio de bullying, menina. 

Essa época aí, desde que eu ia pra escola, na primeira série, eu ficava... Eu nem 

prestava atenção no que a professora escrevia... escrevia, que eu ficava 

pensando na hora de sair. A professora falava, ela tava falando pro tempo, 

porque eu não estava nem prestando atenção, eu estava pensando na hora de 

ir embora... Sendo jurada dentro da escola, pra apanhar lá fora.” [sua lembrança 

da escola] “Péssima, péssima, péssima, péssima. Até as professoras falavam: 

‘Vira homem. Se vier com esse jeitinho aí... não tem vergonha não, vira homem! 

Você não é bichinha! [...]’.  



90 
 

Bianca: “Olha, não tive tempo de estudar. Como é que você vai? Pensa 

bem, você está aqui assistindo aula, sabendo que uma pessoa está lá fora para 

te dar uma surra. Como é que você vai conseguir falar? E o que eu aprendi foi 

na vida. Foi a vida que me ensinou a fazer conta, a ler direito. Até hoje, a senhora 

sabe que eu tenho um problema, com esse negócio de C cedilha, com Z, com S. 

Mas eu sei ler, escrever, que eu tenho esses problemas. Mas ler eu sei direitinho. 

Mas foi mais na vida!”. 

Bianca: “Olha, não tive tempo de estudar. (...) Porque eu saí de casa 

com doze anos. Ah, o quê? Com doze anos estava na quarta série. Na tora! Eu 

não sabia nem como as coisas... As professoras me passavam por causa que 

não aguentavam olhar pra minha cara [...]. Na hora do recreio? Eu nem saía pra 

recreio. Eu ficava dentro da sala. [...] Eu esperava as professoras sair pra eu ir 

junto, pra não apanhar. Mas uma hora a professora ia pra um lado e eu ia pro 

outro, e aí? [...]”. 

Bianca: “Hoje em dia, vocês têm tudo isso, é bullying, isso, isso [...] É 

gringo, né? Mas na minha época não tinha. Falar o quê pra professora? Se 

chegasse pra professora, ela falava, ‘vira homem!’. Você acha que as 

professoras falavam, ‘e esse jeitinho de bichinha?’.”. 

Bianca: “Eu não tinha como ir pra escola. Eu apanhava na escola, por 

ser gay. Não sei, eu ia pra escola, eu apanhava do lado de fora. E eu evitava de 

ir pra escola. “É viadinha, é gay, mariquinha!”. “Que, lá no Rio” é mariquinha, e 

a porrada comia! Ficava na rua pra não ter que ir pra escola pra não 

apanhar.”. “Não, não tinha esse negócio, eles [os professores] mandavam a 

gente tomar vergonha na cara.... Tomar jeito! ‘Anda feito homem! Fica aí se 

requebrando... O que que você quer?’. Era isso”.   

Esse recorte do depoimento de Bianca destaca a fala e o 

posicionamento dos professores diante das agressões que ela sofria, formando 

um par com o posicionamento de policiais, autoridades e da família, com 

discursos que se repetem e que constroem a segregação. 

É como se a instituição reproduzisse o modelo da família, onde o desejo 

é intimado a imobilizar-se, sobrando para Bianca – e para os que não se 

‘enquadram’ – uma posição de ‘detrito’, criando o seu próprio isolamento, 

deixando de ir à escola para não apanhar.  

Para Mannoni (1988), em “Educação Impossível”: 



91 
 

 

[...] Uma instituição corre sempre o risco (nunca será demais 
repetir) de reproduzir o modelo da família nuclear burguesa, 
fechando-se de maneira mesquinha em seus pequenos 
problemas, seus pequenos infortúnios, seus pequenos 
interesses. Não só essa engrenagem não permite viver como é 
ainda portadora de morte: intimado a imobilizar-se, o desejo não 
pode abrir-se para qualquer realização concreta.  

(MANNONI, 1988, p. 179). 
 

E Bianca prossegue em seu depoimento sobre a impossibilidade de se 

adequar a qualquer escola que fosse: “[...] Querida, eu repetia porque... eu não 

aguentava, e ele trocava de escola, eu pensando, ‘ah, eu vou para outra escola, 

quem sabe lá...’, hum! Aí era aquilo.”.  

Bianca: “Eu estudei no Eurlina, estudei no Santa Teresa, e estudei no 

outro, no Calundú, outra escola. Mas... é...  não tinha como, eu ia mudar como? 

Mudava de escola, mas não mudava de ser o que eu sou. [...] Era o tempo... Era 

só... Uma semana, pronto! [...] aí, depois que eu comecei, tinha um professor lá 

que tinha, mas eu não ia também. Como é que eu ia? Pra apanhar? Eu ficava 

mais dentro da sala. Eu ficava pensando... Não estava ali estudando, mentira! Eu 

estava ali pensando que caminho que eu ia fazer para os meninos não me bater. 

É, difícil...”. 

Evidencia-se na fala de Bianca que o discurso corrente na escola era o 

mesmo das autoridades que ela enfrentou posteriormente, quando trabalhava na 

rua com prostituição. Os professores/figuras de autoridade tinham um discurso 

único e, possivelmente, um objetivo em comum – o enquadramento dos sujeitos. 

Ou seja, a segregação não era uma questão da sua escola; era institucional. 

Tal posicionamento vai de encontro ao que Mannoni (1988) chama de 

“narcisismo da instituição”, o qual gera uma situação transferencial de repetição, 

e significa dizer que os indivíduos devem acoplar-se com o discurso da instituição 

(e do poder) e se submeter. Para a autora, “[...] a instituição apresenta-se no lugar 

da lei, isto é, do desejo, mas numa perspectiva de dessexualização” (1988, p. 

208), fato que é bastante diferente da relação analítica, que estaria no nível do 

saber suposto do sujeito, fazendo com que a criança tenha “muito poucas 

possibilidades de encontrar na instituição outra perspectiva.” (p. 209). 



92 
 

Importante também pensar em como ocorre a relação transferencial 

dentro da escola se o medo era o primordial. Ao ficar pensando na surra que 

levaria na saída, Bianca não conseguia estabelecer laço ou transferência com a 

instituição, nem com o conhecimento, nem com os professores ou colegas. A 

ameaça contra a sua integridade física se sobressai a ponto de encobrir outras 

experiências. 

Isso acontecera também com Marcos. Em seu depoimento, os 

significantes “bater” e “agredir” se repetem e toda a ofensa e agressão que sofria 

na escola precisava ser revidada, inevitavelmente, sem saber o motivo e sem 

poder ter um controle de sua reação. 

Desde os nove anos, as principais dificuldades de Marcos para 

permanecer na escola foram as agressões que sofria dos meninos, 

frequentemente. Tais agressões eram sempre revidadas, e não importava em qual 

escola estudasse, o sofrimento continuava.  

Na 3ª série, Marcos já havia sido expulso duas vezes por não aguentar as 

agressões e violências direcionados a ele dentro da escola. 

Marcos: “[...] era o bullyng, né? Que antigamente não se chamava 

Bullyng... é... as professoras também, tipo, acho que não tinha muito 

conhecimento... então, tipo, não passava nada, assim, pra gente, ou para os 

outros alunos que não podia tá xingando um ao outro, sabe? É o que me fez 

afastar da escola foi isso. Quando eu tinha uns... oito, nove anos.”. 

A imagem que tinha dos professores é que esses eram coniventes com 

as agressões e, assim como para Bianca, não havia “ninguém” para pedir para 

que a violência acabasse; ninguém intervinha. Contudo, ele chega a dizer que 

gostava da escola e que os professores eram legais. Quem são esses 

professores? Que ferramentas eles tinham para trabalhar com a questão de 

gênero e sexualidade? Professores legais, mas omissos?  

Trata-se de uma omissão esperada e até naturalizada da figura do 

professor, que nada pode fazer com esse “impossível” da educação. Essa escola 

da memória seria, dessa forma, conivente com as agressões – uma escola onde 

predomina a reprodução das violências que marcaram a vida escolar de Marcos.  

Marcos: “Ah, gostava de ir pra escola, era legal, os professores eram legal, 

eu lembro que eu sempre levava alguma coisa pro professor, a gente sempre 

quando entrava fazia... cantava o hino, hino nacional. Hoje em dia, não tem mais 



93 
 

isso, né?”. “Não tenho lembrança disso que ia... não tenho... que alguém veio me 

defender, que não podia fazer isso... Não tenho essa lembrança em mim. Que... 

que eu fui defendida por algum professor, por alguma gente que trabalhava na 

escola. A gente lembra que eu briguei duas vezes e eu fui expulsa [...]. Eu não 

[tenho] uma lembrança que o professor ia lá, me defender, eu não tenho isso 

dentro de mim. Eu tenho só... lembrança das agressão, sabe profe?”. 

Marcos: “Era legal. Eu ia, mas sabe o que é... não conseguia participar 

dos esportes. Não conseguia. Não conseguia ficar na quadra em paz. (...) Porque 

as crianças ficavam me xingando, por causa do meu jeito de andar e de se 

vestir.[...] xingando de Maria Sapatão... neguinha fedida... cabelo duro... um monte 

de...de...de... de palavrão... a maioria das vezes era sempre os meninos.”. 

Há uma questão de gênero – em todos os casos eram os meninos os 

sujeitos da ação e da violência, o que pode revelar uma marca do machismo 

estrutural presente na “fabricação” dos sujeitos, desde a mais tenra idade.  

Em casa, Marcos vivia certa extensão da escola, e conta que foi expulso 

da escola “por causa de briga”. Na escola e na família, não podia falar sobre o seu 

sofrimento, o que revela que tanto a família quanto a escola assumem o papel de 

reprodutoras do domínio da ordem e da “virtude”, não possibilitando espaços de 

diálogo para Marcos.  

Marcos: “É... de briga, de xingamento... é...entendeu? Tipo... aí chegava 

em casa, não tinha... sei lá... vê como que eu posso falar... acho que meus irmão 

também do norte... tipo... com pouco conhecimento, sabe? Não tinha aquele... 

amor... se se preocupava com a gente, nem perguntava como que foi...”.  

Marcos: “Não, mas só que eles nunca me defenderam, porque eles 

tinham vergonha de mim. Eu passava na rua lá onde eles moravam, eles moram 

até hoje lá. Aí, tinha os meninos que sempre me xingava... ficavam cantando 

musiquinha... e eles sempre... eram tudo os amigo deles, sabe? Então tipo, eles 

nunca me defendiam. Então eu não gostava... Não gosto da cidade onde eles 

moram, eu odeio aquela cidade. São Bernardo.”. 

As lembranças da sua escola de memória são barradas, e Marcos diz 

que os xingamentos e agressões “fecharam sua mente” para o que acontecia ao 

seu redor, nem sequer cita a relação com o saber. Parece que ele não sabia bem 

por que revidava, seu desejo era o de revidar e agredir de volta. Na verdade, o 

medo, que mais para a frente ele relata, é o que “travou” sua mente, e nas suas 



94 
 

lembranças da escola, não há experiências que mostram uma relação positiva 

com o saber ou com laços sociais. 

E Marcos continua: “É, não foi. Na minha época... tipo assim, não... não 

tenho... lembranças boas. Porque tipo, ali eu me senti desprotegido, tipo... não 

tinha ninguém pra me acolher, pra me ajudar. Quantas vezes eu não saí da 

escola chorando? Com raiva?”. “Acho que eu era tão... sabe? Ofendida, tão 

xingada, que eu não conseguia enxergar a minha volta. Tipo, me apagada ali. 

(...) Tipo, fechou minha mente, sabe, profe? É... meio complicado... fico 

pensando às vezes, sozinha lá em casa... tipo, meu, parece que fechou minha 

mente. Porque eu poderia ter corrido pelo outro caminho, né? Mas não, minha 

mente travou. Travou, porque... é... quando as pessoas me xingavam... em vez 

de eu... tipo, virar as costas e ir aprender, querer estudar e deixar elas pra lá, 

não, eu... tipo... enfrentei elas, eu batia de frente com elas, aí tipo... isso... foi 

gerando o que? Mais confronto ainda.”. 

Marcos: “Toda vez que eles me viam, aí que eles me xingavam mais 

ainda, entendeu? Porque eu nunca aceitava que eles me xingavam e ficava 

quieta. Nunca levei desaforo pra casa.”. “Eu fiquei com medo, sabe, de 

conversar, com as pessoas... de... saber como que é a reação delas. Hoje em 

dia, que eu tô aprendendo a ser diferente.”. 

Marcos: “Eu acho que os professor devia ser mais acolhedor, né. Tipo, 

se preocupar, ver uma briga ali... um probleminha ali... ver um aluno sendo 

xingado... conversar com ele... ou conversar com a turma, ou chamar a atenção. 

Porque não tinha muito disso, antes. Eu não lembro disso. Entendeu? Eles 

soltavam a gente no pátio e a gente ficava à vontade, não tinha, tipo, um 

monitor, toda a hora, vendo se tá brigando, se você tá apanhando, se tão te 

xingando... acho que se... se tivesse mais, assim... sabe.... acolhimento dos 

professores seria melhor. Só que... tipo, não sei, professora, parece que fechou 

minha mente. Fechou. Fechou, eu não sei por que, mas minha mente... tipo... 

travou. Em vez de eu fazer as coisas certa, escutar o que os pro... as coisas 

boas, eu fui só aquelas coisas ruim matutando (...).”. 

Marcos: “O pessoal me xingando, que eu tinha que brigar. Aí, eu 

passava nos lugares eu sentia vergonha, porque as pessoas já iam começar a 

me cha.... Na rua mesmo, na... agora, ali na minha irmã. Tinha uma rua que eu 

odiava passar, tinha que dar volta mó grandona, assim, pra comprar pão, tinha 



95 
 

que dar mó rolezão. Pra ir na padaria. Porque, se eu passasse na rua debaixo 

da rua de casa, eles ficavam me xingando, “Maria sapatão...”. Nossa, eu odiava 

isso, professora. Odiava”. “Eu vivia sendo ofendida. Dentro da escola e fora da 

escola. Não sabia onde correr. É, então, e tipo assim, era meio preconceituoso 

as coisas, prof. A gente era visto como bicho”. 

A percepção de que era uma criança, desprotegida e insegura, e que a 

escola não a protegeu é muito presente em seu depoimento. Além disso, o pátio 

– espaço da escola em que as crianças, geralmente, brincam e são livres para 

criar e se expressar – era, para Marcos, um espaço de violência, que deveria ser 

monitorado. E, apesar de ser apenas uma criança, ele diz novamente que foi 

“fraca”: 

Marcos: “[...] igual eu. Eu fui fraca. Você acha que eu vou me culpar? Era 

uma criança!” [...] Mas eu fui fraca, porque as pessoas me xingando... ao invés 

de eu ser forte, ir pra cima, mostrar pra elas a diferença, que eu poderia ser bem 

melhor que elas, não... eu... me envolvi com droga, me envolvi com coisa errada, 

tipo, do lado da violência.”. 

A questão que Marcos apresenta de que ele “tinha” que brigar e que foi 

‘”fraca”, o que não deveria ter sido, pode revelar a posição subjetiva assumida 

em relação ao que é ser homem (forte, que se envolve em brigas) e o que é ser 

mulher (pelo significante “fraca”) e que, talvez, tenha origem na relação com seu 

pai, na primeira infância. Como ele e suas irmãs foram doados após o 

falecimento de sua mãe e seu pai escolhe ficar com filhos meninos porque “eram 

fortes”, Marcos se coloca na posição masculina, identificando-se ao seu pai? Ou 

há uma negação da posição feminina?  

De toda forma, trata-se da sujeição do sujeito ao inconsciente e ao 

desejo do Outro. Sobre essa distinção, Leguil (2016) revela que o gênero, para 

a Psicanálise, é uma posição subjetiva do ser sexuado e designa, portanto, um 

modo de ser/comportamento que ocorre pela fala e linguagem do ser (p. 110), 

sendo esse capturado no desejo do Outro. Marcos não se reconhecia mulher, 

porque não era fraca. Ele era forte, batia nos meninos, “[...].não levava desaforo 

pra casa” – ou seja, ele era como os seus irmãos homens.  

Ao perguntar sobre a escola, Amanda, por sua vez, diz ter lembranças 

boas. Em seu depoimento, conta que era uma boa aluna até a 4ª série. E, depois, 

foi perdendo o interesse. Disse também que nunca sofreu preconceito na escola, 



96 
 

mas em seu depoimento aparece apenas uma amiga, a V., e que evadiu porque 

parou de se dedicar aos estudos. Também não se encontra em sua fala relação 

alguma de transferência com os professores. 

Assim se expressa Amanda: “Da escola? Super... lógico.... Eu tinha uma 

amiga minha que era meio encrenqueira assim, né, a V.... Só ela assim, 

mesmo... “. “Não, não... Saí por, questão assim de se... sabe? Eu acho... Dessa 

empatia assim, com... Que eu não tinha comigo mesmo sabe? Não achava legal 

isso... [...] eu já comecei a fazer novas amizades, e já não me dedicava tanto 

assim, entendeu? Tanto que eu mais faltava nas aulas do que ia e, quando 

chegava dia de prova, eu [...] pegava, eu pagava um amigo meu, já ganhando 

dinheiro, eu pagava um amigo meu pra ele responder pra mim. Ele sentava na 

minha frente... e matemática. Matemática e inglês. Essas provas eu não 

conseguia responder”. 

Amanda: “Então, não me importava tanto assim, né, queria saber de 

fugir, tava na fase da adolescência, descobrindo o mundo, minha sexualidade, 

né, minha atração por homem e, não queria ficar pra trás. Minhas amigas iam, 

saíam da escola e iam fumar maconha, beber, aí eu sempre ia com elas né. [...] 

E a minha mãe nunca se preocupou comigo, né, professora.”. 

No depoimento de Amanda, aparece a questão da importância do 

discurso para o sujeito. Ela conta que sua amiga V. dizia... 

Amanda: “Aí, ela falou assim, ‘Poxa, nossa, eu pensei que você ia... se 

formar, que você ia ser uma professora, não sei o que, você tinha... você e o 

Aldair Ramon...’. Aldair Ramon, né, que era o bebê... falou assim “vocês eram 

o melhor aluno da sala de aula, não sei o que, só tirava nota boa, não 

repetiu, não ficava de recuperação...”.  

Quando começa a tirar notas baixas, há um momento de ruptura com a 

escola – no sétimo ano. O que acontece para que Amanda não se identificasse 

mais como uma boa aluna? Ela prossegue relembrando a briga com o irmão na 

sorveteria: 

Amanda: “Mas o que fez eu parar mesmo, fez eu parar... foi assim... 

esses... essa coisa que me incomodava assim, na família, sabe professora. Eu 

me sentia mal, assim...”. “Eu não culpo ninguém não, é... é a vida, né? A vida 

é... Tem fases que ela é mãe, tem fases que ela é madrasta... Mas... Fazer o 

quê? O destino era esse, né?”. 



97 
 

Suas transformações do corpo, a descoberta da sexualidade, as 

dificuldades com a escola, foram processos tomados como “destino”, como algo 

externo a ela e a suas escolhas, mas que, na verdade, revelam o caminho 

trilhado por Amanda a partir daquilo que foge à racionalidade – o desejo.  

E uma questão importante se impõe – qual o desejo dessa mãe para 

Amanda? Há o questionamento do seu irmão mais velho para sua mãe e a falta 

de “incentivo” ou de “presença” da mãe como fatores importantes no seu 

discurso, e que foram fundamentais para que ela decidisse abandonar os 

estudos. 

O que levou Xeila a romper os laços com a escola seria da ordem de um 

trauma evidente em seu depoimento, quando ela tinha aproximadamente nove 

anos de idade: “Porque, quando eu tinha nove anos de idade... nove, dez anos, 

eu já sabia que eu gostava do mesmo sexo. É impossível uma pessoa falar para 

uma criança que ela não gosta do mesmo sexo, que ela sabe com o que que ela 

está se identificando. E eu acredito, assim, que a humanidade... Eu acredito que 

ela seja bissexual por natureza. Porque tanto... na adolescência, quanto na 

infância, ela tem essa intensidade. (...) E eu sofri por conta da minha voz. Eu 

sempre, eu... fazia xixi na roupa, eu nunca falei isso para ninguém, eu mijava 

na roupa na sala de aula pra não pedir pra ir...na... no banheiro. [sua voz era] 

Muito fina. E os meninos da sala... zoavam de mim. Porque eu tinha voz de 

mulher... Eu chorava, fazia xixi na roupa! Pra não ir no banheiro.”. 

Xeila: “Fazia xixi na roupa... Eu acho que tinha menos de nove, viu? 

Porque tinha uns oito anos.... sete, oito anos... que eu... Eu não esqueço... do 

cheiro do xixi na minha roupa, de eu fazer xixi sentada porque... como eu fui 

criada no sertão do Piauí, então, quando as crianças tinham jeitinho os... até hoje 

em dia! Os meninos que supostamente se identificam como héteros, por mais 

que tenham seus desejos, suas inclinações com outros meninos, mas para eles 

os que são mais afeminados... tão fora daquele padrão, entendeu [...]”. “[eu era] 

motivo de chacota, entendeu? Eu fazia xixi várias vezes na... os alunos, ficavam 

falando “Que catinga de mijo!”. Aí, tinha filazinha pra ir pro lanche, e eu com a 

roupa toda feita de xixi e o povo falando “que catinga de mijo”, e eu não podia 

falar, porque eu pedi uma vez pra ir no banheiro, e todo o mundo riu. “Ai, a 

vozinha dele, não sei o que [...]”, me chamavam de Xuxa, me apelidaram...Então 



98 
 

aquilo me torturou, entendeu, eu fiquei com vergonha de falar. Impressionante 

isso, né?”. 

Ao invés de Xeila encontrar na escola um espaço para “ser na fala” e 

desenvolver sua autoexpressão pela via das interrogações, sua palavra foi 

interditada – o que acabou por imobilizar o sintoma “fixado num veredicto de 

incurabilidade” (MANNONI, 1988, p. 96). Para essa autora, são muito 

importantes as rupturas para o sujeito sair desse “roteiro fixo” criado pelas 

identificações. E a escola, nesse sentido, não possibilitou que Xeila formulasse 

as interrogações. Me parece que ela se fixou em seu trauma – da voz aguda, “de 

mulher” – o que a marcou por toda a vida; seu nome social, Xeila22, inicia-se com 

a letra X, assim como os significantes ‘xixi’ (nas roupas) e ‘Xuxa’.  

Assim, o corpo é marcado pelo Outro e, para Leguil (2016, p. 113), a 

anatomia entra em jogo pelo viés de uma significação na linguagem: “O próprio 

corpo é novamente recortado em consequência da maneira como o sujeito é 

tocado por aquilo que viu e ouviu” o que significa dizer que a anatomia, então, 

pode ser reinventada pelo sujeito.  

Para Patrícia, a figura do pai é muito importante na decisão de deixar 

de estudar, na 5ª. série e diz ainda que, na sua escola, só ela era “gay”. Sobre a 

sua relação com os professores da sua escola da memória, ela diz: "Porque... 

porque assim... Invés de ele me apoiar, não [...] ele aceitar eu ser gay, mas 

respeitar meu... minha opção sexual, ele não respeitou, entendeu? Ele foi 

diretamente na agressão. Aí eu me revoltei e parei de estudar.”. “É, assim, 

tratavam bem... Me tratavam bem, mas não, aquela, assim, não igual hoje que, 

você chega e conversa com o aluno, igual assim... Você tá conversando comigo, 

normal, tá me dando o melhor apoio, assim, eles conversavam mais de longe, 

né, tinham tipo de nojo, né, receio... É, receio, entendeu? Pra eles era uma 

doença. Pra eles é.”.  

Patrícia: “É porque a pessoa não chegava [...] perto conversar comigo, 

não [...], assim, não me dava um abraço, não dava parabéns. Ficavam só 

distante, entendeu? Falavam mais com os alunos normais.”. “Que a sociedade 

não aceita, né? Uma escola normal, regular, não aceita uma travesti estudar... 

 
22 Xeila é um nome fictício, mas vale pontuar que seu nome social verdadeiro também se inicia 
com a letra ‘X’. 



99 
 

com alunos [...] normais, né? É o preconceito. [...] É o preconceito que tem. Não 

aceita a gente.”. 

Importante a conjugação do verbo no presente: “Para eles é”, o que 

revela um tempo fora da lógica. Para ela, os professores serem preconceituosos 

é algo imutável. Além disso, esse significante “normal” aparece ao falar da sua 

escola e dos colegas com quem estudou no passado, e que os “normais” não 

aceitam estudantes como elas, as travestis.  

O que seria uma escola normal e alunos normais? Seria uma escola 

composta de estudantes que se adequam ao projeto do discurso pedagógico de 

formar sujeitos universais, que se submetem às exigências e aos estereótipos 

de um “código de boa conduta”? (MANNONI, 1988, p. 34). 

Mas Patrícia, ao falar da sua escola da memória, diz reiteradamente que 

nunca sofreu preconceito e que “sempre foi aceita”. Ela parou de estudar na 

quinta série e, nas palavras dela, “Eu parei porque eu quis, né, porque [...] eu 

perdi minha mãe cedo, né, [...] parei porque eu quis e nunca tive e sofri 

preconceito não. Sempre fui aceita na sociedade. Nunca fui barrada em banheiro 

de mulher, nunca fui barrada em shopping, nem... em nenhum lugar”.  

Porém, há uma aparente contradição em seu depoimento: ela diz que 

nunca sofreu preconceito em sua vida, mas, em determinado momento, pergunto 

se seria difícil ir para a escola vestida de menina na sua época de estudante, e 

sua resposta revela um episódio de teor traumático, e o tempo passado e 

presente parecem se confundir novamente em sua fala: 

Patrícia: “Sim... porque, porque lá [...], assim [...] se uma pessoa se veste 

de mulher, que não tem peito, não tem nada, lá, eles batem. Na escola. Na porta 

da escola eles batem. Já vi [...] se eu já fui... [gaguejando] eu já apanhei na 

escola. Já. Já fui de roupa... de mulher. Lá, homem é homem. Na minha época, 

né? Ai, foi horrível. Nossa, foi horrível... Baixou até polícia, na época. Foi na 

saída. Lá, homem é homem. Não tem esse negócio de ser [...] esse povo, assim, 

com a cara cheia de barba, com roupa de mulher, aqui aceita, não, lá o pessoal 

bate. Antigamente. Hoje, já mudou. Porque eles não aceita, eles falam assim, 

“[...] se você quer ser, se você quer ser... travesti, quer ser mulher, tem que 

ter, você tem que ter pelo menos um peitinho. [...] Com a cara barbuda, sem 

nada, peito [...] lá eles paravam.”.  



100 
 

E continua: “aí [...] mandaram recado pra mim antes de começar a aula. 

[...] Só, da minha sala era só eu que era gay. Da minha sala. Eu tinha muita 

amizade com mulher, muita, muita, como eu... hoje eu não tenho, [...] eu tenho, 

mas sou mais reservada hoje, né. Sou mais na minha. Porque, antigamente, era 

mais escrota, escandalosa... Não podia ver homem na rua, mexia... hoje? Eu 

mudei muito. Depois dos casamentos que eu tive, eu aprendi muita coisa [...].”. 

Patrícia: [A escola] “Expulsou os três alunos... que foi... que me 

agrediram. Expulsaram. Aí falei [...] eu falei pra escola, [...] eles me agrediram 

porque eu sou gay... eles não aceita que eu tenho muita amizade com as [...] 

meninas da escola, entendeu, então, por causa disso, e por causa de ciúme 

também que as meninas gostam mais de mim que deles, por eu ser o que eu [...] 

respeitar elas e eles não respeitar. Por isso que me agrediram, você entendeu? 

E [...] eu quero que a escola [...] tenha uma providência”. Aí [...] foi aí que eles 

expulsaram os três.”. 

Patrícia: “Não, foi só...  [...] deu uns tapas, me deu [...], bicuda, só, mas 

não machucou não. [pausa] mas só que eu fui bem aceita, depois, que 

aconteceu isso, eu fui bem aceita na sociedade de São Paulo. Eu não tenho 

o que reclamar daqui, não.”. 

Em seguida ela diz que a agressão foi uma ‘besteira’, que ela não se 

machucou e que foi muito bem aceita na sociedade. Parece não querer falar da 

cena, havendo uma aparente negação do sofrimento que viveu. Além disso, 

Patrícia diz que, de onde ela veio, se você quiser se vestir de mulher, precisa ter, 

pelo menos, “peito” ... E a seguinte questão se apresenta: essa imposição foi 

importante para que Patrícia tomasse a decisão de realizar as transformações 

corporais (silicone), e tornar-se uma travesti, já que se ela só se vestisse de 

mulher, seria agredida? 

As lembranças que Larissa têm da escola são “horríveis”, como ela 

mesma conta: “Eu sofria muito na escola. Cheguei... em casa toda roxa. Eu 

lembro muito... de andar na rua, vindo pra casa, e levar... é... pisões, chute, 

voadoras... Dos meninos da escola. De chegar... levar... chute.... Teve gente que 

olhava e não fazia nada.... Entendeu? Que eu apanhava mesmo assim... E se 

eu falasse eu ia apanhar mais, pela minha mãe, que ela tava dizendo que eu 

tava... é... Mostrando que eu queria...é... Como falava mesmo? Que eu queria 

ser mulherzinha! Que ela falava... “Quer se vestir feito mulherzinha.”.  



101 
 

Larissa: “E eu vivia muito isso. Eu sofri muito preconceito pela diretora, 

eu lembro. Diretora, coordenadora. Eu lembro que eu sofria muito preconceito 

na época quando eu estava na 4ª série. (...) Por uma mulher loira, não sei o nome 

mais... Mas eu lembro muito bem. Ela era muito carrasca comigo. Eu... chegava 

em casa todo dia, porque eu... (...) não podia fazer nada no recreio, eu não 

podia dançar, eu não podia brincar com as meninas. Os meninos me batiam, 

se eu revidasse... Eu ia ser... mandada embora pra casa. Levar a suspensão... 

Ela era... Inspetora! Ela andava com uma chave assim, no... na coisa... E ela 

queria mostrar que era melhor que eu. E minha avó falava assim pra ela, “`Por 

que você faz isso com... meu filho?”, “Ah, mas é isso. Porque ele faz isso, e é... 

o comportamento não é aceitável!”, na época. Tipo, marcou. Só que eu 

consegui... é, passar na escola... Eles falavam (...) pra minha avó que não ia 

conseguir (...) fazer rematrícula por fato de... meu comportamento. Porque eu 

ficava dançando e brincando, essas coisas.”. 

Foi na 4ª série que Larissa começou a se interessar por maquiagem, e 

seu professor (polivalente), que era evangélico, a marcou negativamente... 

Larissa: “Isso era muito difícil na época porque, tipo, eu lembro muito 

bem que ele ficava fazendo... insinuações, sabe? “Aí, Deus não fez homem com 

homem, mulher com mulher”. E eu escutava muito isso dele. Aí, nessa época, 

eu comecei a me interessar com maquiagem. E eu usava... pegava base 

escondida da minha irmã... batom... sabe? E é isso. Eu sofria muito. Mas eu 

tirava quando eu cheguei (...) ia chegar em casa. Tipo, eu corria lá pro banheiro 

pra tirar.”. 

Larissa: “Não, eu chegava, só que eu ia lá pro banheiro. Mas uma vez 

(...) eu fui pega... Tipo, minha avó enfiou um pano no meu olho e tirou o meu 

lápis, de olho. Eu sofri muito nessa época também. Eu lembro muito... muitas 

coisas. [...] Muitas coisas, tipo... De apanhar, porque eu tava usando saia. Tava 

dançando na porta de casa, escutando uma música no fone. Nossa, apanhei 

muito por fato de ser o que eu sou, sabe? Aí tem coisa, tipo... de chegar a ir na 

escola, já apanhar logo de primeira. Teve uma vez que um menino jogou 

uma... um tijolo, tem uma marca aqui na minha cabeça. Na escola! E ele falou 

que eu tava passando a mão no pinto dele. E aí eu fui... mandada pra... casa! 

Foi a mesma mulher, loira. A mesma mulher. Aí, minha mãe não me bateu 

porque eu tava machucada, na época.”. 



102 
 

No recorte do depoimento de Larissa, aparece um lapso de tempo, assim 

como aconteceu com Patrícia, como se elas ainda estivessem vivendo aquelas 

cenas que narravam, ou como se tivesse acabado de acontecer, demonstrando 

talvez um teor traumático em suas falas. 

Sobre a lembrança que tem de seus colegas e professores, Larissa diz 

que não tinha amigos na escola: “Amigos, amigos, não. Tipo, tinha pessoas que 

eu convivia... Aí, nessa quarta série, eu passei de ano, fui pra quinta e eu sofri 

mais na quinta, também. Aí, na... tinha uma professora de português, na quinta 

série, que ela falava muito pra mim, “O mundo não está preparado pra pessoas 

como você, mas eu sempre não vou te julgar pelo fato de você (...) quem você 

é. Eu sempre vou te apoiar”. E ela falava isso muito pra mim.”. 

Larissa: “E toda a vez que ela chegava na sala e quando uma pessoa 

que fazia bullyng comigo, (...) eu tinha muito medo na época. Eu tinha, acho 

que, treza, catorze, não sei. Eu lembro que eu ficava na... tipo, bem aqui, 

sentado, perto dela, pra não ficar no fundão pra (...) não apanhar. (...) Tinha 

a professora de matemática, completamente machista, na época (...) mandou eu 

calar a boca porque minha voz era irritante, que não queria ouvir minha voz. Isso 

me marcou! Marcella, isso me marcou tanto que eu fiquei... Toda vez que ela 

dava aula eu não abria a boca. Sabe? Ela dizia isso num tom... com toda a 

raiva, parece que ela tinha raiva de mim! Sabe, eu gostava da aula dela, e fazia 

todas as atividades, só que... o fato de você sofrer tanto preconceito, e eu sentia 

no olhar deles, eu sofria com o fato de eu ser quem eu sou. Sabe?”. 

A fala de Larissa demonstra como os professores e as relações 

transferenciais entre professor e aluno desempenham papel fundamental na 

educação, porque marcam os sujeitos positiva e/ou negativamente, produzindo 

efeitos. E marcam não somente pelo que falam aos alunos – sobre a voz de 

Larissa, por exemplo – mas também pelo olhar.  

Assim como Xeila, Larissa se cala e a escola, mais uma vez, é posta 

como lugar não acolhedor das expressões singulares. 

Larissa: “Eu parei de estudar... até a oitava, porque eu não estava 

aguentando mais. Eu já estava sofrendo muito pelo relacionamento, fora do 

bullying, aí comecei a estudar à noite... (...) e aí eu já estava com a cabeça já... 

lá em cima. Entendeu? E na época, era... a diretora era completamente 



103 
 

homofóbica. Ela fazia questão de ser homofóbica. Porque eu ia pra escola 

maquiada e ela dizia pra eu lavar o rosto. Entendeu?”. 

Larissa: “A diretora dizia que isso ali não era um ambiente de pessoa 

usar aquele tipo de maquiagem, só que eu usava maquiagem, não muito 

cheguei, eu usava batom, essas coisas. Só que ela mandava eu tirar. E tinha um 

menino que, também, gay na época, sabe, ele... falava pra mim, “você tem que 

mudar seu comportamento, senão você (...) sempre vai sofrer assim”, e eu 

falava, “não, não tem nada a ver com... comigo, é as pessoas que são”.  

Larissa: “E eu (...) de tanto de eu levar... lâmpada na cara, tipo porrada, 

eu comecei a não ir pra escola. E eu comecei a me jogar, tipo, eu... fingia dor de 

cabeça, dor no corpo. E aí eu passei uma semana, um ano, um mês! E aí minha 

avó me levou pro psicólogo. E aí eu tava... eu descobri que eu tinha... depressão. 

Ah, aí eu saí da escola e eu nunca mais voltei. (...) Minha avó, na época (...) ficou 

do meu lado, só que minha mãe não tava nem aí, porque ela tava aqui em São 

Paulo. E meu pai não tava nem aí também. Eu não quis mais estudar. (...) Minha 

mãe tentou me colocar numa escola... na escola...paga... Particular! Mas eu fui 

uns dois meses, (...) e não quis ir mais, porque era a mesma coisa! Sabe? Todas 

as escolas que eu ia... eu não sei”. 

Larissa: “Acho que todo preconceito que eu sofria, parecia que era 

regional ali. E aí... isso virou um trauma. Imenso! Na época, em si, eu acho que 

até 2012, eu estudei. Foi difícil pra mim, na época. E você ir pra escola, você 

sofrer, tudo que você sofreu, mona! Foi muito difícil. E eu lembro muito bem de 

ir pra casa chorando, não saber por que, por que eu tanto sofria. Era engraçado, 

porque os mesmos meninos que fazia bullying comigo, eles queriam... fazer no 

sigilo. Porque... eles queriam que eu fizesse... sexo com eles. Eu não ia. Pediam! 

Eu não entendia, na época. Depois eu entendi. Hoje eu entendo, entendeu? Mas 

era babado na época, eu sofri muito! Já cheguei (...) em casa toda machucada, 

toda vermelha, toda roxa. Teve um menino que me pegou pela cintura e me 

jogou num vão, assim, da escada da escola, que machucou o meu quadril. E eu 

fiquei uma semana... deitada. Porque machucou aqui mesmo, tipo, eu não 

conseguia botar o pé no chão. E era babado... nessa escola. Aí depois eu... não 

quis mais estudar, aí a minha avó começou a ficar com medo, pensou que eu ia 

me matar. Porque eu chorava o tempo todo. E quando ela dizia, “ah, você vai 

pra escola, você vai pra escola”, porque ela (...) ela ficava e obrigando, (...) ir 



104 
 

estudar. Só que eu não queria, aí eu ficava com medo... Aí eu metia o louco. 

Pegava o ônibus, e eu ia lá pro centro, pra praia. E eu não ia pra escola. Já fiz 

muito isso, várias vezes”. 

Larissa: “A última vez que eu fui pra escola, eu sofri um bullying. Eu tava 

falando com...  uma menina, na época. Tinha uma amizade com ela. E tinha um 

menino que me odiava! Só que ele tinha um amigo gay... E esse amigo dele... 

me bateu... ele pegou pelo meu braço, e começou a dar, me dar chute pela 

perna. Me chutar. Que me odiava, que não gostava de mim... E aí um menino 

gay começou a dar risada. Aí eu falei: “não... aqui não vou mais voltar”.  

Larissa: “Aí, eu fui pra casa, contei... Chorei horrores. Aí a minha avó 

falou que ia falar com a diretora (...), eu falei, “o quê? Não vai adiantar. Eu vou 

sofrer todo dia!”, aí ela falava, “Mas você tem que mudar seu jeito”. Que jeito? 

Eu sou assim! Aí... não quis mais ir pra escola. Tava no meio do ano na época. 

Aí fiquei reprovada (...). Eu era... discriminada por ser quem eu sou. Tinha dia 

que eu não queria ir para a escola... Eu lembro muito bem, tinha dia que eu não 

queria ir nem botar o pé na escola. Eu ficava numa pracinha, e eu ficava lá.”. 

A maquiagem para Larissa se apresenta como expressão pessoal, o que 

foi reprimido na escola. Assim, a repressão (sexual) e a submissão intelectual e 

moral presentes na sua fala revelam a violência educacional que tem efeitos de 

alienação. Para Mannoni (1988), a educação nas escolas funciona pela via da 

interdição social... 

 

[...] que pesa sobre todas as manifestações sexuais infantis; 
interdição essa que [...] é uma decorrência das ‘limitações 
necessárias’ impostas pela civilização. A repressão sexual 
torna-se destarte o fiador mais seguro de uma submissão 
intelectual e moral, até mesmo de um comportamento apolítico. 

 (MANNONI,1988, p. 176). 

 

A necessidade de retirar a maquiagem na escola, sob justificativa de que 

essa manifestação não era permitida no ambiente escolar, é uma violência 

educacional que tinha como objetivo, de fato, que Larissa aceitasse a “interdição 

social”, ou a submissão intelectual e moral que estava sendo imposta a ela. Mas, 

o sujeito escapa, e Larissa nos mostra isso. Enquanto a questão gira em torno 

da maquiagem e da expressão da sua identidade e gênero, o aprender é 

impedido, como revela Mannoni (1988, p. 37): “[...] em nosso sistema, o aluno, 



105 
 

paradoxalmente, é impedido de aprender. A escola, depois da família, passou a 

ser hoje o lugar preferido para a fabricação da neurose”. 

Chamam a atenção também as cenas de violência sem a presença, na 

fala de Larissa, de interferências de professores ou autoridades (escolares), o 

que me parece que seu sofrimento era solitário, sem amparo institucional. O que 

aconteceu com os agressores de Larissa? Foram punidos? Como a escola 

manejou esses casos de violência?  

 

3.2. Escola do presente: condições de permanência 

 

A pesquisa procura, como objetivo, pensar, a partir da fala do/das 

estudantes que vivem experiências trans identitárias, nas condições para que 

permaneçam na escola e concluam os estudos nesse retorno na modalidade 

EJA, pensando também especialmente nas escolares regulares e em quais 

fatores seriam fundamentais para que esses estudantes sejam de fato acolhidos 

em suas diversidades. 

Além disso, durante o depoimento, perguntei aos estudantes o que para 

eles seria uma escola de fato acolhedora, e de que modo a escola poderia 

melhorar para criar tais condições de permanecer e furar o ciclo de violência e 

exclusão que marcam a vida desses sujeitos. Suas propostas e perspectivas 

também podem ser encontradas no presente Capítulo. 

Para Bianca, a escola foi a vida, já que ela diz que aprendeu a ler e a 

fazer conta “a pulso”, sem mediação ou um espaço seguro para a relação com 

a aprendizagem. Quais transferências foram possíveis com a escola? E com os 

professores? A violência sofrida foi tanta que, ao retornar aos estudos na 

modalidade Educação de Jovens e Adultos (EJA), com mais de 50 anos, Bianca 

conta que sentiu medo de estudar com “héteros”, ou com “crianças”. Quando ela 

chegou à escola de adultos, imaginou que teria uma sala separada para as 

travestis. Nas palavras dela:  

“Eu pensava que aqui a gente tinha uma sala só pra gente...[...] Eu não 

sabia que a escola toda era pra gente. Eu pensava que tinha uma sala 

específica pra gente, ou a gente tinha que estudar no meio das crianças. [...] Aí, 

burra velha, ficar no meio de criança, enchendo o meu saco!”. 



106 
 

Perguntada se ela se sentiu acolhida na escola Arco-Íris, ela responde: 

 “Muito, muito, tanto que eu quero voltar! É porque aqui... a gente tá no meio da... 

do povo, nosso povo, né... Do meu povo! [...]”.  

Bianca: “Por isso que eu falava pra vocês, ai, eu não quero passar de 

ano. Eu nunca quis. Eu fui à pulso! (...) Porque aqui é aquilo que eu nunca tive 

lá atrás.  Estudo. Poder vir sem medo.... de ser xingada... Hoje a gente tem 

medo de ladrão (...), antigamente a gente tinha medo dos próprios alunos. 

Entendeu? Aí que tá...”. 

Bianca: “[...] Aqui, quando eu vi isso daqui, (...) eu até perguntei para ela, 

“ai, meu Deus... tem à noite?”, eu pensava que... a noite tinha os adultos e, de 

manhã, tinha criança, (...)”. “Aí, vai dar merda...”, esses demoniozinho vai 

começar a me perturbar, eu vou perder... porque adulto a gente sai na porrada, 

não vai dar morte!! Vai dar isso, aquilo, agora criança, você dá um tapa numa 

criança, você vai para cadeia porquê... Hoje em dia, né... Hoje você não pode 

falar nada de uma criança, que... Deus que me livre! Hoje em dia, você chuta um 

cachorro... você mata um travesti, mas chuta o cachorro, você vai para cadeia!  

O travesti... O travesti você matou... nada!”. 

Essa passagem de seu depoimento é fundamental para pensar na 

questão da pesquisa: Quais as condições de permanência para que estudantes 

que vivem experiências trans identitárias permaneçam na escola, agora na 

modalidade EJA? Pensar a importância de se estar em comunidade para que 

esses estudantes se sintam acolhidos e felizes é fundamental porque, para ela, 

o retorno aos estudos também foi difícil, assim como para os/as outros/as 

estudantes. Sentiu receio e medo, imaginando que viveria novamente as 

experiências da escola da memória. 

É de grande importância o que Bianca nos traz: “Eu não sabia que a 

escola toda era pra gente!”. No seu imaginário, as travestis e estudantes trans 

estudariam em uma sala específica, protegidas de ameaças de outros 

estudantes.  

Bianca diz: “(...) apesar que aqui... Praticamente, nós somos a 

maioria. Mas aí, eu fico pensando, e à noite, como vai ser? Fazendo... 

Estudando com os “héteros”!... Como é que vai ser isso aí? É porque eu... 

desculpa te falar, pra mim, é lixo o que uma pessoa pensa sobre mim... Eu sou 

uma pessoa muito bem resolvida. Eu acho que uma pessoa... é que tem muita 



107 
 

gente que não sabe, mulher! [...] É que tem muita gente que não tem 

conhecimento... Tem pessoas que têm medo até de te chamar de ela, que não 

sabe como tratar a gente! [...] É a mesma coisa você, você pode ser uma 

prostituta, você pode ser uma lésbica, você vai andar aqui... não está escrito na 

sua testa. [...] Agora eu... vai eu... Vou passar... “Olha o viado! olha o traveco!”. 

Com base no que Bianca nos trouxe em seu depoimento, de que 

pensava que haveria uma sala específica só para elas, como um refúgio e 

fortaleza contra os “héteros” e do receio desse retorno aos estudos, pergunto se, 

para ela, seria interessante que houvesse algo nesse sentido: uma escola 

específica para os trans... 

Bianca diz: “Não, porque aí nós estamos tipo [...] montando uma tribo? 

Quer dizer, que a gente está sendo uma peste, uma doença, não... tipo um campo 

de concentração, vocês não, tem um lugar... Eu não acho isso legal. Legal é 

homem, hétero, gay, todo o mundo junto, e você vive a sua vida. “Ah, eu gosto de 

mulher!”, parabéns! “Eu gosto de homem!”. 

Bianca: [na escola Arco-Íris] “Tem hétero, tem gay...[...] Mas tem 

risadinha de homem aqui, de hétero...Tem, tem, tem, tem, mas é normal! [...] Era 

bom não ter, mas sempre tem. É que nem mulher que fica imitando viado, “ah, 

mona, não sei o que (...)”. Isso aí... vai ver se leva na casa dela, “olha, esse aqui 

é meu filho. Dorme na casa, no quarto com o meu filho!”. “Aqui que faz! Você 

acha que vai deixar eu dormir no quartinho pro seu filhinho, seu bem amado? 

Não vai. Tem... você! Teria confiança? (...) É que nem a senhora falou, esse 

negócio de fazer uma escola só pra trans... A gente se sente o quê? Uns bichos!”. 

Bianca: “Mas como, mulher, eu vou pra uma escola de hétero, para ser 

piadinha? Para aquelas mulheres ficar do meu lado fazendo aquelas coisinhas, 

fazendo perguntas inconvenientes, sobre sexo, sobre... “Ai, como é que você 

prende?” É curiosidade! [...]”. 

Nesse momento do depoimento, eu a questiono sobre a ideia de ‘escola 

de hétero’, 

-[...] Você falou escola de héteros. Olha só! 

Bianca: “É! De hétero!” 

- Então, tem escola de héteros. Teria que ter uma escola só de gays? 

- Bianca: “Mas todas as escolas são de héteros! [...] Mas a gente não 

vai, por quê?” 



108 
 

- Mas a escola não tem que ser deles. 

Bianca: “Tem que ser nossa, mas a senhora falou, ter uma escola só 

para a gente. Quer dizer que a gente vai ser. [...] Aquela escola lá... é a 

contaminação da escola”. (....) A gente só somos alegres, feliz, quando a 

gente tá no meio do mundo da gente, com a mesma conversa. Se tivesse 

aqui cheio de travesti, [...] falando da vida, [...] vamos colocar, a mesma raça, 

né? Agora, coloca a gente num lugar que só tem hétero, como que a gente... 

murcha. Agora, quando a gente tá no nosso meio, somos feliz! Nós brinca... mas 

saiu dali, acabou!”. 

- Por isso que eu acho que agora você tocou num ponto super importante 

pra mim, pra minha pesquisa, que é: a escola não pode ser hétero. 

Bianca: “Tem que ser misturada.”  

- Isso. Porque se uma escola for hétero, o gay vai ficar desse jeito que 

você falou. Porque ele vai estar num ambiente que ele acha que não é para ele.  

Bianca lembra: “Quando eu vim estudar aqui, a primeira coisa que eu 

perguntei pra essa professora, “de dia? Vai ter criança...”. Mesmo assim, se 

tivesse adulto, eu não viria... hétero, só hétero. Eu, um estranho no ninho. Essa 

escola... diz que essa escola aí da Paulista lá, eu não quis ir muito por isso! Diz 

que lá é preconceituosa também. [...] É. Aquela que tem ali na Praça Roosevelt. 

Você sabe que quando eu fui lá pra fazer a matrícula, antes de vir pra cá, não 

sei se era secretária, diretora, cargas d’água. Eu fui lá falar com a mulher, chegou 

os alunos, ela me dispensou, como se fosse... [...]. Conversando com ela, ela me 

dando explicação [...] e me descartou assim, totalmente, não, ela, ‘[...] olha, esse 

endereço lá, é lá na Lavapés, você pega direitinho, você vai lá, porque aqui a 

gente não tá dando mais dando aula pra vocês’. (...) Ela me descartou assim, 

como...”. 

Bianca: “E lá é escola de héteros. [...] Nós somos... nós podemos, é, 

converter eles! (risos). Nós somos uma ameaça ao mundo. Não viu aquele 

governador do Sul, foi aí num estado preconceituoso do Sul, eles são machistas, 

né? Eu achei lindo aquele governador de lá, gay, assumido.”. 

Para Bianca, uma “escola de héteros” é uma escola preconceituosa com 

as trans e travestis. E, na sua fala, evidencia-se a importância de se encontrar 

outras pessoas como ela, com a mesma conversa, para que ela se sinta “feliz”. 

Importante também é a relação entre o aprender, a felicidade e o sentimento de 



109 
 

segurança. Se aprende quando se está feliz – e sem o saber, Bianca refere-se 

ao saber erotizado, sexualizado. 

Nesse sentido, uma escola para os trans não seria a solução para a 

inclusão de estudantes que vivem experiências trans identitárias. Como Bianca 

diz, a escola deve ser ‘misturada’; deve ser uma ‘escola-trans’: que trabalha com 

os incidentes do encontro, inclusive com aqueles que fogem à norma, e não 

busca adaptar a criança à sociedade recalcado em sua sexualidade em prol de 

se tornar um sujeito universal. Que seja uma escola que caminha no sentido das 

transferências e do sujeito singular. 

Para Marcos, sua relação com o conhecimento foi “manchada” por essa 

sensação de medo e insegurança que sentia na quadra ou no pátio, por exemplo, 

quando ficavam soltos sem supervisão. A escola era um espaço ameaçador. 

Depois, na cadeia, se sentiu “protegido” e diz que conseguiu aprender, 

especialmente a ler a Bíblia e aprender o ofício de barbeiro: 

Marcos: “A professora falava que eu era uma das mais inteligentes da 

sala. [risos]. Eu aprendi assim, aos poucos, aprendi agora mesmo, professora, 

ó... [falando baixo] Quando eu fiquei presa esses tempo aí, eu aprendi, eu 

me apeguei muito... li muito a bíblia [...]... li muita bíblia... não gosto de ler livro, 

não sou fã de ler livro, mas eu li muita bíblia, e retomei meus estudos dentro da 

cadeia, foi aonde eu comecei a me interessar de novo a estudar, que cada vez 

que eu aprendesse eu ia... chegar mais longe de onde eu tava... entendeu... 

Porque se eu... for... se [...] se tivesse um vídeo da minha vida, a senhora ia ver 

que quem eu era e quem eu sou agora, tipo, totalmente diferente, só que 

ninguém nunca imaginou e não vão nunca imaginar... que eu ia chegar aqui. 

Quantas vezes eles foram [...] na cadeia me visitar, assim, [...] ela não tem jeito, 

largaram eu de mão. Quantas vezes eu não ouvi isso? Do meu próprio irmão. 

Entendeu, é por isso que eu falo, às vezes... eu não culpo só a escola viu, 

culpo minha família também, que não soube... me ajudar... me entender...”. 

Marcos apresenta exemplos claros de como as instituições estão a 

serviço da moral e do conservadorismo. Em um ambiente diferente, como a 

prisão, ele pode se conectar de alguma maneira com o saber e o aprender. 

Então, o desejo de aprender de Marcos aparece quando não há o desejo 

do mestre de que ele aprenda na escola prisional. Por que isso ocorre? Seria a 

prisão o local onde foi possível Marcos estabelecer identificações e propor 



110 
 

interrogações? Talvez, a prisão não sendo uma escola, não busca o rendimento 

e a eficácia presentes nos discursos pedagógicos que visam adaptar o indivíduo 

“[...] às necessidades de uma sociedade de produção” (“, 1988, p.152), o que 

deixou Marcos ‘livre” dos efeitos dessa adaptação. 

Marcos diz ainda que o seu principal problema foi ter usado drogas, e por 

causa disso, foi preso mais de uma vez, por furto e por tráfico de drogas. Entrou 

em 2011 e saiu em 2020, e foi na prisão que ele voltou a estudar e a se interessar 

pelo saber.  

Marcos: “O que eu faria diferente? Não usaria droga. Não usaria droga, 

porque quando eu conheci a droga, eu me viciei. [...] depois disso, eu me viciei. 

Eu morei na rua. Minha família me deu como morta. É [...] aqui em São Paulo. Por 

isso que eu conheço muita coisa aqui. Pela... pela minha vivência quando eu 

usava crack. Eu parei nessa última vez que eu fui presa [...]”. 

Marcos: “Saí em 2020, professora, em agosto. [...] Fiquei lá. Foi lá que 

eu aprendi a ser diferente. Aí lá também... os professor era legal. Tinha um 

professor lá de... geografia, ele era... ele era gay. Ele era mó legal. Por isso que 

agora eu gosto muito de história africana, porque ele contava muita história lá, 

sabe? Lá, é... eu... eu tenho... eu retomei aqui, mas lá eu fiz até o Ensino Médio, 

fiz até o primeiro ano, fiz até a prova de matemática, lá... Retomei aqui no sétimo 

ano, sabe? Por causa do benefício do trans. Mas lá dentro da cadeia eu fiz até o 

primeiro ano.”. 

Esse retorno aos estudos, agora na educação de jovens e adultos, 

acontece pouco depois da sua saída da prisão, e é interessante notar que, a priori, 

todas as escolas possuem pessoas “diferentes”, mas esse significante diferença 

é apontado por Marcos como primordial para seu recomeço e permanência na 

Escola Arco-Íris, agora adulto.  

Sua matrícula foi feita depois que ele conheceu uma amiga “trans” que 

estudava lá (como aconteceu com outros estudantes trans ouvidos na pesquisa): 

Marcos: “[...] devia ter mais escolas como essa. Eu acho. Porque... aqui 

tem... diverso... diverso... diversas pessoas diferente. Então é tipo... quem é 

diferente se sente... aconchegante aqui. Se sente... bem... se... Eu me lembro 

quando eu entrei aqui, no começo eu achei que não ia gostar, que ia ser igual com 

todas as escolas, né.” “Então, eu vim... uma amiga minha que era trans, que ela 

já tinha me avisado que aqui... tinha [falando baixo] pessoas igual à gente, 



111 
 

entendeu? Aí eu to... [...] na escola. Por mim, eu... continuava estudando aqui, 

mas eu tenho que sair, ne?”.  

Ele diz que tinha que sair porque já estava no 9° ano e a Escola Arco-

Íris não possui ensino médio. E prossegue dizendo que gosta de estudar lá: 

Marcos: “Eu gosto! Tinha que ter mais escolas iguais a essa aqui. Muitas 

mais escolas iguais a essa, professora. Tipo... de pessoas diferentes, sabe? 

Porque daí as pessoas é diferente ia se sentir melhor, não ia se sentir tão... tão 

desprotegida, né?”. 

Marcos está dizendo, então, que a escola da memória, regular, é 

composta por pessoas “iguais” e não “protege” os estudantes. O que dá a 

proteção a ele é estar entre os iguais, ou seja, a identificação e o senso de 

comunidade são importantes. 

 Nesse ponto, questionei sobre o sentido que Marcos dá aos 

significantes “diferença” e “semelhança”; se em outro momento diz que na escola 

regular e da sua memória as pessoas eram todas iguais. Marcos responde que: 

Marcos: “Não, as pessoas são diferente, só que as pessoas... tem 

bastante gente diferente, o que mais tem é gente diferente no mundo de hoje, 

professora. Só que as pessoas que... que... se acham melhor, vê nois como 

bicho, né? Quer... pessoas preconceituosas, né? Nem todo o mundo que vê... 

homossexual, trans... tipo assim, eu ainda... disfarço um pouco, né? Mas quando 

eu abro a boca... aí eles vê... que eu... sou mulher, aí já me olha diferente. Mas 

e as... as travesti? Que de longe dá pra ver quem são elas, né? O preconceito 

que elas não sofre quando elas entram dentro de uma sala de aula, com a 

maioria das pessoas hétero? Como que elas não se sente, né? Porque o olhar 

vai ser voltado tudo a elas, todas nós, que somos diferente. Pra eles somos 

diferente, mas nóis é tudo igual, todo o mundo é igual [risos]. Só pensamos 

diferente, gostamos de coisas diferente! [risos].”.  

A questão de estudar ‘com os héteros’ parece ser um problema também 

para Marcos, que na sua visão, se acham ‘melhores’ que eles que são pessoas 

trans, e isso é percebido ‘no olhar’. Além disso, outro ponto importante é a 

“atenção” que a escola e a família deixam de dar ao sujeito, e no seu caso 

específico, a ausência da mãe aparece:  

 Marcos: “É, porque daí... a escola passava, né, a dificuldade que o aluno 

tem, o problema que ele tem... em casa, a mãe, acho que ia... dar mais atenção, 



112 
 

porque as vezes na correria... as mãe nem percebe que o filho tá passando por 

problema, tá triste... nem percebe. (...) Quando vai ver, o problema só vai... 

aumentando. A criança vai ficando revoltada aí... a criança vai partir pra outro 

caminho porque, a mãe nem viu. Mas também, ela também... a gente não pode 

culpar a mãe que... No brasil de hoje. Tem que trabalhar dia e noite pra pagar um 

aluguel, pra ter uma comida... e ainda cuidar do filho?”. 

Marcos: “É. Mais atenção... isso mesmo, profe. Porque as vezes... é... 

tem... mãe que consegue ficar, cuidar do seu filho, dar a maior atenção, mas 

tem mãe que não consegue.”. 

E novamente a questão se apresenta: a solução para a permanência dos 

estudantes trans na escola seria a existência de comunidades trans na instituição 

escolar? Ou escolas “para trans”?  

Marcos: “Eu acho que devia ter assim, escola, sabe? Diversificada, com 

pessoas... héteros que entende as pessoas trans, as pessoas trans que... 

entende as pessoas hétero.”.  

Interessante notar que o significante ‘escola’ para ele parece ser sinônimo 

de ‘diversidade’, e que deveria haver um entendimento entre as pessoas héteros 

e as trans, o que significa dizer que a solução passaria então pela fala, pela escuta 

e pela relação entre a escola e a família, e falar sobre sexualidade na escola me 

parece ser um ponto importante.  

Por fim, só depois que ele foi preso e passou a se ‘interessar’ pela leitura 

e trabalho, é que Marcos passa a planejar seu futuro e estabelecer relações e 

transferências com professores e com o saber, de alguma maneira, como quando 

ele cita ter um desejo de ir para o Chifre da África: 

Marcos: “Hoje em dia eu me orgulho de mim, porque... eu... não sou mais 

viciado, eu... sou profissional... eu corto cabelo, eu tenho uma profissão, tenho 

meu diploma, tenho meu... espaço dentro da minha casa. Eu trabalho de faxina... 

pra mim pagar meu aluguel, me virar. E corro atrás das minhas coisas. Eu faço 

curso de espanhol... de... de fotografia. E cada vez mais eu quero aprender, 

sempre tô agregando meu conhecimento com curso... diferentes, sabe?”. 

Marcos: “[...] não sei o que que Deus pretende pra mim, pro meu futuro, 

mas eu sei que alguma coisa boa eu sou, porque... eu falei pra Deus, se um dia 

eu ganhar dinheiro, sabe pra onde eu vou? Lá pro Chifre da África. É, verdade! 

Se um dia eu ganhar dinheiro e for milionária eu vou lá pro Chifre da África, 



113 
 

professora, já falei pra Deus, que lá eu vou... tipo, passar pra eles um pouco do 

meu conhecimento, mostrar pra eles, sabe, que a vida nem sempre vai ser fácil, 

mas a gente consegue. Eu tenho esse sonho, de ir lá pra África, você acredita?” 

[*Estávamos estudando o continente africano e sua regionalização nas aulas de 

Geografia]. 

Larissa viveu grandes traumas na escola no passado que a deixaram 

“com medo de voltar a estudar”. Agora, na modalidade EJA da Escola Arco-Íris, 

ela diz que se sente bem estudando, ainda que seu retorno tenha sido difícil: 

Larissa: “Aqui melhorou... mudou bastante. Não é pela questão... pelo 

projeto, transcidadania. Mas é pela diversidade das pessoas, sabe? Os 

professores ensinam mesmo pra mim, eu fico muito feliz. Principalmente você, 

que tá aqui do meu lado. Eu agradeço você, te amo muito [...]”.  

Larissa: “Aí... toda vez que eu venho pra escola eu fico ansiosa, assim, 

por... Aí, será que vai ser legal hoje? Aí, tem dia que eu não tô muito legal”. Mas, 

tipo, quando as vezes você tá mal humorada, você não tá bem... Chega aqui e 

muda completamente, sabe? Tem dia que eu chego muito... brava! E aí o 

professor fala, ‘E aí, tudo bom, como você tá, Larissa?’, aí eu fico, “Ah! Tô ótima! 

É nóis!” (risos)”. 

Larissa: “Entendeu? E aí... tranquilo! Mas... na época, em si, quando eu 

era adolescente eu sofri muito! Hoje em dia melhorou bastante. Mas né... quando 

eu fui voltar a estudar, quando eu entrei no trans, eu falei assim, ‘[...] eu tenho 

muito medo de voltar a estudar’. Aí o pessoal falou assim: ‘[...], mas tem uma 

escola que é maravilhosa, você vai gostar!”. Ah, mas eu falava assim, ‘mas será 

que eles não vão me aceitar do jeito que eu sou? Porque eu sou doida! Maluca, 

falo as coisas...’, aí eles ‘Não, eles vão aceitar você assim’, e aí ficou... Até hoje! 

Vou fazer quase dois anos que eu tô aqui.”. 

Como os outros depoimentos, o que Larissa enfatiza sobre a Escola Arco-

Íris é a diversidade das pessoas que lá estudam, e saber que existiam pessoas 

trans estudando nessa escola pelos funcionários do projeto Transcidadania foi 

fundamental na sua decisão de se matricular. Assim, ela não decide voltar a 

estudar em qualquer escola, ela retorna na Arco-Íris. Na verdade, foi preciso 

garantias para dar uma chance à escola, e nesse caso, a garantia de segurança 

era a existência da comunidade trans no ambiente escolar. 



114 
 

Ela acredita também que a escola pode ser um lugar de defesa das 

diversidades e onde se pode falar sobre as discriminações para que elas possam 

ser combatidas. Para ela, a escola deve saber “ouvir os alunos”: “Acho que... na 

época, né, na época passada, tipo, nos anos 2000, foi muito difícil pras pessoas 

que era gays. Eu... tenho amigos que contam história de como era, né? Acho que 

o meu, a minha história em si foi o mais difícil, porque eu nasci, no lugar muito... 

pouco acesso e via coisas horríveis da minha comunidade, principalmente 

LGBTQIA+, né, que... achava que gay era palhaçada, trans é marginal, lésbica é 

nojeira.”. 

Larissa: “Eu sempre ouvi isso na (...) minha vida inteira. Entendeu? E hoje 

eu acho que, tenho certeza, que tem políticas públicas pra todo o tipo... de 

comunidade. Tanto negra, quanto LGBT, quanto pessoas que venham de outros 

países. Pessoas que não conseguiram terminar os estudos. Mas... eu acho que a 

maioria é assim mesmo. Hoje, acho que melhorou o ensino, mas eu acho que vai 

melhorar um pouco mais. Mas eu tenho certeza que melhorou. Eu não sei se é só 

nessa escola que acontece, mas acho que todas as escolas, acho que tem... esse 

ensino que tem que dizer que... é... discriminação não é bem aceita em uma 

escola. Entendeu?”. 

Larissa continua: “[...] fazer... políticas públicas, explicar, dizer... que não 

é legal. Pessoas que se matam. Pessoas que matam outros professores e tiram 

vidas. É uma coisa muito difícil, muito complicada, e eu sei como é. Eu perdi um 

amigo, que sofreu bullying na escola, morreu... por fato de ser... negro. Muito 

negro. E ele sofreu muito por isso e se matou. Entendeu? [...] Então... é muito 

difícil. Ele estudava numa escola pública não! Ele estudava numa escola 

particular, só que ele era bolsista, ele sofria, por fato de ser bolsista. E ele se 

matou. E ele era novo, ele tinha 15 anos, ele morava perto da minha casa, no 

Maranhão. Lá no... bairro da Alemanha. A gente cresceu junto, e ele se matou! 

Tipo, pegou a faca e cortou o pescoço... Se mutilou todo. Pra (...) melhorar a 

escola, tem que ouvir os alunos também.”.   

Dessa forma, Larissa defende que a escola e os professores tomem 

posição de enfrentamento das segregações, que falem sobre o assunto para que 

possam combater a violência. 

Quando cedeu seu depoimento, Larissa era beneficiária do 

Transcidadania, projeto que conheceu por intermédio de uma amiga trans, e disse 



115 
 

que não pretendia trabalhar por hora; queria focar nos estudos. Ter alguém a 

incentivando para voltar a estudar foi muito importante na sua decisão: 

Larissa: “Aí, eu entrei pro trans, porque minha amiga me indicou. Ela falou, 

‘menina, vai estudar. Não tem que estar fazendo nada de casa. Vai estudar’. Ai, 

eu fui estudar.”. 

Larissa é uma aluna muito presente e participativa na escola e diz que 

gosta muito de estudar na Arco-Íris. Tem muitos amigos e projetos para o futuro: 

“É... fazer faculdade, terminar o estudo, fazer intercâmbio, ter uma profissão, ter 

um diploma. Que eu não quero ser uma menina que fica na rua oferecendo 

prostituição, aceitando qualquer humilhação que seja possível. Quero ser uma 

trans estudada, inteligente, incrível. Que... eu não quero dar orgulho pras 

pessoas (...). Eu quero ter o orgulho de mim. Sabe? É muito difícil. A gente vive 

num país que mais mata a gente e também consome a gente. Então, é muito difícil 

a gente que vive aqui, sabe? Eu vi milhares de meninas que morreram... morreram 

por fato de ser quem são, e conseguiram entrar no caminho que elas... são 

obrigadas a entrar. Porque não têm apoio de família, da sociedade, em si.”. 

Larissa: “Então, eu quero... não quero ser mais uma. Quero ser... eu me 

inspiro em várias mulheres, trans, que, sabe, pessoas LGBTs que são 

sucedidas, bem-sucedidas, então, eu quero ser uma também. Quero dar voz a 

algumas meninas que também conseguem. Quem sabe eu for ser presidente 

deste Brasil? Elas me inspiram também, principalmente a Erika Hilton. Ela me 

inspira muito, tipo... ela dá [...] voz, principalmente pra gente, que a gente não 

era ouvida, a gente era muito [...] marginalizada. Acho que isso é importante, né, 

mostrar que a gente existe, a gente vai existir, existe pessoas como a gente, que 

também pagam impostos, dormem, comem, usam qualquer coisa, o serviço 

público também é obrigado, né? Que a gente não é um bicho de sete cabeças, 

a gente é gente como qualquer pessoa [...]”. 

Larissa: “Porque professor em si é um... educador que ensina outras 

pessoas serem pessoas no futuro, entendeu? Então...eu nunca peguei aquelas 

pessoas que me ensinaram, de ruim, e trouxe assim na minha vida. Não, eu 

deixei elas pra trás. Eu só peguei pessoas que me representaram (...), me deram, 

‘olha, isso e isso aqui...’, entendeu? Principalmente, isso da professora de 5ª 

série... mas ela me deu muito conselho, ela falou, “[...] ó, o mundo não tá 

preparado [...] pra vocês, mas eu sei que um dia vai tá! [...] o mundo, em si entra 



116 
 

numa ideologia que você tem que entrar num... num papelão, sabe? Numa caixa 

que você tem que... tipo uma barbie! É, e ser igual... igual os outros. Só que 

eu não sou assim, não. Eu [...] acredito nas minhas ideologias, nos meus... nas 

ideias. Eu faço o que eu quiser com o meu corpo, com o meu cabelo, com a 

minha cara, com tudo. Com as minhas roupas. Se alguém fala, ‘ah, eu não 

gostei’, “ah... foda-se. Mas eu gostei. Eu comprei com o meu dinheiro, não foi 

com o seu. Foda-se”. Eu falo sempre assim.”. 

Em sua fala, Larissa consegue captar justamente o aspecto da educação 

‘impossível’ – o de missão civilizadora e que se torna assim de acordo com 

Mannoni (1988), “[...] uma tarefa de destruição” (p. 33). Ao afirmar que o ‘mundo’ 

quer as pessoas iguais aos outros, e que ela não é assim, está tomando posição 

de recusa a esse aprisionamento que a escolaridade impõe aos sujeitos; ela 

recusa as normas e as regulações de conduta que anteriormente exigiam dela 

que tivesse “postura” e “comportamentos” adequados ao espaço escolar, 

negando o que Larissa tem de mais singular. 

Xeila, por sua vez, diz que a educação seria melhor e menos nociva, 

como foi pra ela, se houvesse mais conversa e diálogo entre escola e família. 

Ela aponta que: “Então, a educação escolar, eu acredito que tem que ser tanto 

pro pai, tanto quanto para os filhos [...] fazer o que? Na escola? Uma vez por 

semana... ou uma vez por mês, ou duas vezes, que eu acho uma vez pouco por 

mês, chamar os pais, pra dar aula de educação social! Aprender os seus filhos 

a respeitar o pretinho, o magrinho, o da roupinha rasgada... Não ficar fazendo... 

zoação da cabeça, [...] do cabelo, do olho, dos outro. Não pode, tem que ser 

respeitado, o seu amiguinho!”. 

Xeila: “Educação, é o que está faltando, na escola, não, dentro de 

casa! Criança tem que ser reeducada, se você não foi, é adulto, é pai? Se 

reeduque. Se o pai não tem uma educação, uma reeducação, ele não vai passar 

isso pro filho. Então pra ser pai, pra ser mãe, tem que ter dom. Mas se tivesse 

uma educação em casa... ‘[...] ó, se você... se o teu amiguinho tem um jeitinho, 

meio meninozinho, tem um jeitinho de menina, não zombe, são pessoas, cada 

um tem o seu’. Tem que ser explicado pra criança, [...] ‘mamãe, porque que ele 

é assim?’, “[...] é porque ele é assim, você é assim, o seu amiguinho é assim. 

Então a vida é feita assim”. Por isso que eu digo, que hoje [...] eu nasci pra ser 

pai, pra ser mãe, eu acho que eu nasci pra ser educador. Acredita? Eu nasci 



117 
 

pra... educar... falar de pai, de mãe, de família, uma coisa que eu não tive, mas 

eu sei o que significa.”. 

Para ela, a família tem papel muito importante na reprodução das 

segregações e discriminações, porque o que as crianças aprendem com a 

instituição familiar, reproduzem na escola.  

A instituição familiar, segundo Mannoni (1988, p. 39), introduz a 

permanência, que “[...] é um fator de regulação (da conduta), de formação (do 

caráter) e de reprodução (de indivíduos semelhantes aos pais)”. A função da 

família, nesse sentido, é a de neutralizar as diferenças. Para a autora, a ideologia 

da instituição familiar, como de toda e qualquer instituição, participa 

estreitamente – através de formas sutis de dominação – da manutenção de uma 

ordem moral e social.  

Dessa maneira, a proposta de Xeila seria “reformar” as instituições, a 

partir do que ela chama de ‘reeducação’, por conter a ideia de que a educação 

dada pela escola e pela família é destruidora. E ela prossegue falando sobre a 

importância que dá para educação “de casa” e educação “da escola”: “Educação, 

respeito, é dentro da sua casa! E se o pai e a mãe casou, teve filhos, não teve 

uma educação ela vai passar isso pro filho. Na escola, não vai conseguir, por 

isso que acontece as atrocidades! Dentro das escolas, porque em casa não são 

reeducado! Não tem reunião com frequência com os pais! Os pais têm que 

ser... tão reeducado quanto os filhos! Já que são maduro e não têm uma 

educação, uma coisa, uma empatia! Ensina os pais!! Também! Incluso na 

escola... uma vez ou duas vezes por mês. Extrema necessidade dessa 

presença!”. 

Xeila: “Gente, como vocês estão fazendo com os filhos, o que vocês 

estão passando pros seus filhos!?!” Uma educação, uma psicologia social para 

os pais! Lapidação psicológica dos pais, pra passar para os filhos, e os filhos 

levar para a escola! Aí vai mudar a geração! Porque... está... estou com quarenta 

anos e é a mesma situação escolar! O preconceito, a falta de respeito com o 

professor.”. 

Xeila diz, então, que o fim das ‘atrocidades’ e violência na escola para 

aqueles que são “diferentes” passa necessariamente pelo estreitamento entre 

escola-família; ela sugere reuniões periódicas ou espaços de conversa sobre 

discriminação, preconceito e empatia. Ela também é uma excelente artista, e faz 



118 
 

desenhos e pinturas muito bem, tendo aperfeiçoado sua prática enquanto esteve 

presa, por dois anos e quatro meses, e sua experiência na prisão foi 

“maravilhosa”, nas suas palavras, porque saiu com conhecimento de lá.  

Ela lembra que, “Na prisão, eu fiquei dois anos e quatro meses. Era pra 

eu ter ficado só seis meses. Aí eu passei um ano e pouco, acho que mais, quase 

um ano a mais do que era pra eu ficar. E eu não reclamei, não murmurei, [...] foi 

no tempo que eu li! O tempo que passou, que era pra mim ter saído, foi o tempo 

que eu fiquei, foi o tempo que foi da minha bênção, foi o tempo que eu senti que 

ali tinha algo pra mim. Não sei como foi que eu consegui descobrir isso, não sei 

se foi da minha crença em mim, em Deus [...]. No decorrer do tempo, do ano que 

foi se passando, se passando, eu fui lendo, fui aprendendo, [...] eu comecei a 

agradecer pelo tempo que eu estava lá dentro, pela minha crença. [...] Pra mim, 

sair com a minha colheita toda bonitinha, que eu senti o cheiro de tudo 

maravilhoso, que é o conhecimento. Foi maravilhoso! Depois que eu entendi que 

[...] lá foi minha faculdade da vida! Lá eu tive a oportunidade de estudar 

psicologia da mente humana, da criminalidade, das pessoas que estão lá, 

inocentemente, das pessoas que se arrepende, que não se arrepende, gente... 

E lá foi a minha faculdade da espiritualidade, da psicologia. A cadeia! [...] A 

cadeia é assim, ou você entorta, enverga e quebra, ou você vai se alinear em 

uma situação perfeita. E lá foi a minha alineação. Perfeito pra minha mente, 

pra minha espiritualidade. Lá é o paraíso. O paraíso pra mim, e também o 

inferno.”.  

Assim como para Marcos, para ela, a experiência com a prisão foi 

positiva porque carrega daquele lugar uma produção de conhecimento. Que 

conhecimento é esse? Ela ainda diz que a cadeia foi a sua ‘alineação’ – 

significante que para ela pode se referir a ‘linear’ ou a ‘alienação’ – efeito da 

violência educacional.  

Conta também que sempre gostou de desenhar, mas que foi no período 

em que esteve presa que ela reconheceu suas potencialidades com a arte, como 

se, ao se encontrar fora da instituição escolar marcada pelo poder das estruturas 

administrativas, Xeila pudesse se expressar e se interrogar sobre suas 

qualidades e autoexpressão... 



119 
 

Xeila: “Eu comecei mesmo por esporte, porque eu gosto... eu sempre 

gostei. E quando eu tenho a oportunidade, eu pinto um quadro, mostro pra uma 

pessoa, a pessoa gosta, compra... ou me convida a alguma coisa, entendeu?”.  

Xeila: “Eu adoro a arte, eu adoro fazer coisa de unha, amo cantar, adoro 

treinar a minha voz, amo imitar voz, eu gosto de fazer um pouco de tudo! [...]  eu 

não consigo me focar em nada, aí leva a vida inteira sem se dedicar a nada, sem 

me profissionalizar em nada. [...] eu tenho uma grande vontade de ser uma 

grande artista, fazer obra de arte maravilhosa, vender telas caras, [...] Única, 

entendeu? Obra-prima, assim, belíssima [...], eu já fiz algumas bonitas, mas eu 

posso chegar assim, a uma perfeição. Mas pra isso eu tenho que fazer tudo, eu 

tenho que me dedicar, e isso não é fácil... Não é fácil. Você tem que ter apoio da 

família”.  

Xeila: “Ah, eu comecei a desenhar lá [na prisão], eu falei que eu sabia 

desenhar dentro da cadeia, e alguns presos pediam papel, canetinha pra mim, 

pra mim desenhar, pra fazer mensagem pra esposa, fazia desenho...  aí lá eu... 

não só pros outros presos também, fazia... essas obras de arte, essas artes, 

assim, pros presos, pra dar pras esposas, e as esposas pagavam, traziam 

perfume, junto com creme, traziam creme de pele, trazia... comida, às vezes, até 

pagavam também...  Então na cadeia, a pessoa se vira também. E [...] deu pra 

sobreviver, deu pra se virar”.  

Durante o período em que esteve presa, ela disse que estudou e 

trabalhou na escola prisional, e sua relação com o conhecimento nesse período 

foi marcada por um encontro, não com um professor, mas com um diretor: 

Xeila: “Estudei também, só que eu não gostei do ensino. Eu achei 

péssimo, [...] cheguei a desistir e chamar na diretoria lá. Que se eu parasse de 

ir pra escola ia pro pote, ia pegar (...) um ano ali de... suspensão, por conta de 

parar de ir pra escola, ou sem nenhuma justificativa. Aí, eu pedi o atendimento 

lá na diretoria com o diretor da cadeia, do presídio, e falei pra ele porque que eu 

não tava indo. “Eu não vou pra alguma escola onde não tem professor. Eu não 

vou chegar numa sala de aula, como vocês sabem, por aluno mais ignorante que 

eu. Que um cego não pode conduzir o outro”. Aí ele falou: O que você quer dizer 

com isso?’ “Eu quero falar que lá só tem aluno ensinando aluno”. 



120 
 

Xeila então deixa de estudar para trabalhar na escola, e esse momento 

é importante porque revela que, para ela, a prisão foi um lugar de 

autoconhecimento e de relação com o aprender.  

Ela conta: “Eu estava trabalhando, e não podia parar de fazer a função 

pra poder ler, ou fazer outra coisa. Aí, eu estava lá, eu parei, eu já estava nem 

trabalhando, eu comecei a ler o seu livro, lá, de filosofia, li vários dicionários, livro 

bom, li o evangelho. Tentei entender essa questão de religião, de espiritualidade, 

de Psicologia. Então esses livros tudo eu me debrucei... autoconhecimento”. 

Xeila: “Foi, foi um cara que... um homem lá, o diretor, que cuidava da 

parte da escola. Eu estava estudando lá, ele chegou, me viu, abriu a porta, e viu 

que eu não estava trabalhando, que eu estava lendo. Aí ele se sentiu tão bem 

com aquilo que ele disse: ‘Não precisa fazer nada, não. Você pode estudar, e 

depois faz as coisas, estude. Estou gostando de ver’, e virou e fechou a porta. 

Sala de leitura, tava escrito. Foi a melhor coisa que aconteceu na minha vida, foi 

eu ter ido para a cadeia. Porque as coisas que eu aprendi na prisão, eu não ia 

aprender, no mundo que eu estava, na caixinha que eu estava eu não ia 

aprender. Lá... lá na cadeia, depois que eu li essa literatura de Psicologia, 

espiritualidade, de religião. Um pouquinho de política... Ajuntei tudo, a minha 

mente virou a chave. Eu vejo a vida com outra visão e, quando você tem essa 

visão, de chave virada, algumas pessoas te vêm como louca, como lunática. Por 

quê? Porque as pessoas vivem em coletividade, com uma ignorância coletiva.”. 

 É muito importante frisar que para Xeila, ela “adquiriu” um conhecimento 

sem o mestre – sem a figura de um professor ou mediador. Ela “juntou” tudo o 

que leu e elaborou, da sua maneira, um conhecimento sem escola, sem 

professor. Na Escola Arco-íris, Xeila não era uma estudante assídua e, por 

vezes, desaparecia das aulas. Seria a consequência de elaboração de 

conhecimento sem mediação?  

Me parece que ela recusa uma escolaridade tanto quanto recusa uma 

“domesticação”. A esse respeito, assim Mannoni (1988) explica: 

 

A recusa da escolaridade é, paradoxalmente, para certos 
adolescentes, recusa a permanecerem prisioneiros de uma 
situação em que não se aprende nada do que seria útil na vida. 
As crianças armazenam conhecimentos fora da escola; na 
escola, aprendem a manter-se nos trilhos de uma domesticação. 

 (MANNONI, 1988, p.186). 



121 
 

 

Na prisão (e fora dela), Xeila recusa a escolarização, mas descobre 

novas possibilidades como forma de escapar dessa domesticação, dizendo que 

aprendeu a não aceitar tudo e a questionar...  

Xeila: “A pessoa querer falar uma coisa pra mim que eu já sei, aí não é 

muito bom. Você pode até ouvir, mas não é bom você ouvir uma coisa que você 

sabe. Principalmente, quando uma pessoa vem com um contexto que você 

discorda, né, a pessoa só leu, isso aqui... Só que, aí, interpretou de uma forma 

diferenciada (...). Eu consegui ensinar isso que eu estou passando, a crença, o 

conhecimento, não abraçar tudo que passa para a gente. Saber de onde vem as 

situações... o que eu falo para você tem que questionar. Porque o que move o 

mundo é a crença, é a religião e a política, não tem como. A Psicologia também”.  

Ao sair da prisão, Xeila diz que se deu conta da rejeição da sociedade 

para com as travestis, e atribui essa rejeição ao “comportamento” – significante 

que se repete. 

Xeila explica: “Comportamento... trejeitos, forma de falar, de se 

expressar, com voz forçada. Isso é irritante! Eu sou trans, eu que sou travesti, 

tem um pessoal que fala pra mim... Que me irrita. Você não precisa perceber se 

é viado ou não, é o trejeito que irrita. [...] você não pode viver em sociedade. 

Você tem que usar o seu trejeito com naturalidade. É simples assim.”. 

Xeila: “Amiga, na cadeia tem tudo. Tudo que tem aqui, tem na rua. E os 

comportamentos também. Na cadeia eu fui tão respeitada... Na rua, eu fui 

bandido. Bandido. Falavam que eu era exemplo na cadeia pelo meu 

comportamento. Pela minha ética, pela minha postura. E eu tinha respeito. Eu 

sendo viado, eu travestida na cadeia com a bíblia na mão às 7h30 da manhã, 

lendo. A bíblia... o povo tem medo de ler. A bíblia é uma biblioteca da vida! 

espiritualidade, é a espiritualidade, religião é o que você escolhe acreditar e 

servir, por isso que eu examinei todas as áreas, a parte cristã, espiritismo, de 

Deus, de tudo, tudo que você possa imaginar ou pesquisar. [...] meu 

conhecimento em relação à espiritualidade... eles me trouxe paz”.  

A frase “Na cadeia, eu fui tão respeitada... Na rua, eu fui bandido” pode 

revelar que, enquanto esteve presa, Xeila assume outra posição, e o 

comportamento que, na família e na escola, deveria ser ‘corrigido’, na prisão foi 



122 
 

exemplo. Por isso, ser presa foi uma experiência “maravilhosa”, por permitir a 

ela estabelecer transferências que outrora não foram possíveis. 

Essa relação com o conhecimento que foi desenvolvida dentro da prisão 

e fora da escola, sem professor e sem mediação, faz com que pareça que Xeila 

elabora o que apreende sozinha, se referindo sempre a “peças que se 

encaixam”, conhecimento que foi “juntado” em sua cabeça. Como, dessa forma, 

pensar em condições de permanência na escola? A perspectiva de futuro 

poderia passar pela conclusão dos estudos. Até o momento em que cedeu seu 

depoimento, Xeila trabalhava com prostituição em São Paulo, além de receber a 

bolsa do projeto Transcidadania. 

Xeila: “Eu lhe digo uma coisa, uma espírita, em qualquer área que ela 

está conversando comigo, eu tenho um entendimento e dou uma direção 

direitinha assim, encaixa as peças. E o que eu não souber, eu garanto que com 

poucas palavras todas que eu tenho, eu encontro aquele conhecimento. Como 

você já deu aula pra mim, de palavras que eu estava fazendo, eu juntei duas, 

três palavras em uma só, e desvendei.”.  

Xeila: “Então, tem coisas que não estão no nosso alcance, que não dá 

para a gente mudar, entendeu? Tem coisas que passaram a mudar, mas não 

dá. O futuro é imprevisível. O que eu posso fazer é viver o presente. Não quero 

morar na rua nem passar fome. Os meus dois único medo na vida é morar na 

rua e passar fome”. [...]. “Eu tenho uma vida muito digna, (...) estou dando graças 

a Deus”. 

Suas palavras finais reforçam seu sentimento de arrependimento sobre 

ter se tornado travesti, mas diz também que é grata pelo conhecimento que 

adquiriu sendo o que é, sobretudo, enquanto esteve presa. Quais condições 

estão presente na escola prisional, que não se encontra nas escolas regulares? 

Xeila: “[...] Eu só tenho que falar isso de me arrepender de ter virado 

trans e, ao mesmo tempo, agradecer, porque, nessa vida, a gente tem que se 

arrepender e agradecer. Se você não se arrepender de alguma coisa, você não 

vai ter o agradecimento, vai viver sem gratidão [...]. Então, vem o arrependimento 

da rejeição, e vem a gratidão do conhecimento”. 

Assim como Xeila e Marcos, Amanda ficou presa por sete anos e, nesse 

retorno aos estudos na EJA, ela comenta que as principais dificuldades é 

conciliar sua profissão com os estudos, e em um momento do seu depoimento 



123 
 

ela revela que o que faltou a ela para que ela permanecesse na escola era 

“incentivo”, especialmente de sua mãe. 

Amanda: “A minha dificuldade, professora... de estudar assim é porque... 

tipo assim, quando você vive na casa dos outros, morando de aluguel e.… tem 

uma... a minha profissão era essa, garota de programa, então... não pensava 

[...]. Eu não tinha... outros focos na vida, eu não tinha...não pensava assim no 

meu futuro, pra mim eu ia encher minha conta de dinheiro e ia ficar fina, e ia 

comprar minha casa, e... ia voltar muito bonita lá pra... pra minha cidade, de 

carro, de isso e de aquilo. E não foi nada disso.”. “É, tipo assim, uns... uns... 

conselhos, assim, tipo assim, minha mãe falando... falando assim pra mim, 

alguém que... Aí, minha madrinha também junto, pegando, falando...”.  

Depois de adulta e de cumprir sua pena na prisão, sua mãe a incentiva 

a terminar os estudos e, especialmente, ela vê que é possível estudar novamente 

depois de ver uma mulher trans saindo da Escola Arco-íris. Nesse momento, 

então, decide voltar a estudar. Qual a importância e a necessidade da fala de 

sua mãe; sobre o desejo dela para Amanda?  

Quando ainda era criança, os pais de Amanda parecem não expor seus 

desejos a ela, nem revelar o que querem dela. Não pegavam no seu pé, como 

ela disse reiteradas vezes; não “ligavam” se ela voltava tarde da escola, se ia 

para a escola ou não, mas há um desejo exposto – que ela não se tornasse uma 

mulher e, posteriormente, sua mãe também deseja que ela voltasse a estudar, 

como se o discurso da mãe selasse o destino da sua filha.  

Assim, para Amanda, uma condição importante de permanência na 

escola é o ‘incentivo’ da sua família – saber do desejo (da sua mãe) para seu 

futuro: só é possível estudar com o apoio da sua mãe.  

Só mais à frente em seu depoimento, os empecilhos para o retorno aos 

estudos aparecem – o medo por ser travesti e trabalhar com prostituição e o seu 

isolamento com relação à família: 

Amanda: “Uma coisa que eu tinha comigo assim, na minha cabeça, eu 

falava assim ‘ai, mas eu sou travesti, eu sou trans, ai..., como se... é. (...) Aí, 

sempre colocava um empecilho, né, uma por eu ser travesti, e a outra... tipo 

assim, a dificuldade pra mim... voltar a falar com a minha família, pra mim poder 

pedir, porque ia precisar de histórico, essas coisas tudo, entendeu? Aí sempre... 

me desanimava.”. 



124 
 

Amanda: “Meu medo de, tipo assim, de... ser maltratada, de... sofrer 

preconceito... dentro da escola... Quando eu cheguei a pensar em voltar a 

estudar lá em Anápolis de Goiás era isso... [...] que nem eu achava... eu pensava 

sobre minha família, achava que... se um dia eu procurasse eles, eles iam me... 

me receber mal, me mandar eu embora, não iam querer saber de mim...”. 

Pensar  que sofreria preconceito a impediu de voltar à família e à escola, 

porque pensava que, nas duas instituições, haveria “olhares tortos” para ela.  

Não era o preconceito em si, mas o medo do preconceito: a fantasia de sofrer 

agressões e rejeições na família e na escola depois de se tornar travesti:  

Amanda: “Sim, quando eu pensei em voltar, foi isso também, né, me 

faltou incentivo, incentivo assim, de conhecimentos, assim... de pessoas 

falarem assim ‘não! Vamos lá, a escola é assim, não tem isso, não tem...’. Isso 

era em dois mil e cinco, dois mil e seis, quando eu pensei em voltar a estudar...”. 

Me parece que Amanda procurava garantias para voltar a estudar, e 

encontrou nos incentivos que recebeu da mãe e de uma colega trans a confiança 

de que precisava. Mais uma vez, ela procura um grupo que pode lhe dar uma 

“segurança” e “estabilidade”. 

Amanda: “Eu fiquei sabendo do Transcidadania, depois em fevereiro... 

que aqui estudava um monte de trans, que eu procurei esse colégio. né... 

Que aqui estudava gente [...]. “Aí, a gente sempre via... um monte de... As trans 

saindo daqui.” .Aí, eu perguntei uma vez pra uma, ela falou assim: ‘Ah, eu estudo 

ali, não sei o que...’ Ela falou assim: ‘’Ah, porque lá é o colégio que mais tem 

trans”. 

Ela disse ainda que a experiência de retornar aos estudos está sendo 

positiva, e estar com outras pessoas trans a fez voltar a gostar de estudar, como 

era quando ela estava no ensino fundamental, tanto que não pretende parar 

mais...  

Amanda: “Mas a minha relação está sendo maravilhosa com a escola, 

não quero desistir, tô empolgada, vou continuar meus estudos, quero ver se eu 

consigo essa bolsa, se eu consigo uma bolsa pra faculdade, quando eu terminar 

agora o ensino médio, conseguir uma bolsa... Numa... Numa faculdade pública, 

eu vou entrar nessa, eu quero continuar assim.”.  

Patrícia volta à escola na EJA aos 38 anos por necessidade de adesão 

ao programa Transcidadania e ela opta por se matricular na Escola Arco-Íris por 



125 
 

indicação dos funcionários do programa, como aconteceu com os demais 

ouvidos na pesquisa. 

Patrícia: “Conhecia... quem me indicou foi [...] o Transcidadania, né? Foi 

o CRD que me indicou. Falaram assim [...] ali no... [...] ali no Cambuci tem uma 

escola, que estuda [...] diversas, várias pessoas... igual a gente, e tal, vai lá, 

[...] se gostar de lá, faz a matrícula [...]. Aí eu vim pra cá, quando eu vim fazer a 

matrícula, até a diretora perguntou se eu era mulher. ‘Você é mulher?’, [...] “eu 

sou mulher não”.  Acho por causa do comportamento, né? Falei, “[...] eu não 

sou não”, aí falou [...] perguntou pra mim se eu queria estudar aqui [...] Eu 

comecei dia sete de fevereiro, né? Do ano passado.”.  

Algumas questões se colocam: O que é ser mulher? Como é um 

comportamento de mulher?  

Para Leguil (2016), o gênero (feminino/masculino) é o lugar de um 

questionamento “[...] que, em termos precisos, não encontra resposta no nível 

das normas sociais” (p. 87).  

Desse modo, não há uma norma do que é ser mulher, porque o gênero 

é singular, da história e interpretação do um. Para a autora, o gênero, em 

Psicanálise, é concebido para além dos determinismos anatômicos ou sociais e, 

por mais que os sujeitos trans, como Patrícia, sejam aqueles que questionam as 

normas de gênero, por vezes, encontram-se na normalidade imaginária se 

apresentando como sabendo quem se é, o que se quer e aquilo que deve fazer. 

Talvez a solução que Patrícia encontrou para o sintoma seja justamente se 

colocar na normalidade imaginada do que é ser mulher, ignorando as 

contradições com a norma. 

A autora ainda revela que, 

 

Se o termo gênero designa uma posição subjetiva relativa ao ser 
sexuado, se ele designa um modo de ser e não um 
comportamento, então ele pode ser concebido para além das 
normas. Esse modo de ser não é abstrato. Com efeito, ele se 
atualiza em atos e falas. Mas estas são assumidas em primeira 
pessoa. Esta é a perspectiva apresentada pela Psicanálise 
lacaniana sobre o gênero. Se, em Psicanálise, alguma essência 
do gênero precede à existência, é uma essência da ordem da 
fala e da linguagem. (LEGUIL, 2016, p. 111) 

 



126 
 

Ou seja, o gênero lacaniano é um modo de ser, uma posição que o 

sujeito assume e uma maneira de ser que remete ao inconsciente, ligado à 

singularidade do ser. Por isso é impossível capturar um “comportamento” de 

mulher a que Patrícia se refere. Assim, o gênero vai além dos papéis sociais, 

não sendo um imperativo categórico. 

Ser uma mulher, ou no caso, parecer uma mulher, é algo muito 

importante para Patrícia, o que vai de encontro com o que pensa Leguil (2016, 

p. 136): “O apego às normas de gênero é ainda mais potente por recobrir uma 

ausência total de saber quanto a essa questão”. 

A autora ainda apresenta que, no jogo de gênero,  

 

Para além da mascarada, há um endereçamento ao Outro e um 
modo singular de responder à angústia, a partir dos efeitos das 
palavras sobre o próprio corpo. O gênero que se tem, no que diz 
respeito ao Outro, ou o gênero que se é, se assentam numa 
interpretação ligada a uma história íntima, constituída de bons e 
maus encontros, de desejo e de repetição, de avanços e 
retornos ao mesmo. Portanto, esse gênero não remete a uma 
natureza ou a uma convenção. (LEGUIL, 2016, p. 112) 

 

Então, ser mulher/homem é uma construção do sujeito a partir das suas 

experiências íntimas e está ligado ao gozo que põe em jogo o corpo, sendo, 

portanto, o gênero um lugar de questionamento que não encontra respostas no 

nível das normas sociais. 

E, novamente, de certa maneira, aparece o senso de comunidade como 

importante para a permanência à vida escolar. Patrícia diz que o retorno aos 

estudos foi “diferente” e que a escola é um lugar legal para as trans... 

Patrícia: “Ah, pra mim assim, foi diferente... foi bom, porque aqui, aqui, 

assim a gente vê várias classes sociais, né? Da... assim, dos gays, aos 

travestis, aos homens, aos homens que se vestem de mulher e dizem que é 

trans, mas não é, entendeu? E as mulheres cis, né, que estudam aqui, né. Mas... 

eu [...] gosto da escola aqui, sim, eu adoro essa escola. Eu só não gosto, já te 

falei, da parte do lanche. É só isso que eu não gosto. É... Eu fui bem recebida, 

eu [...] fui bem acolhida, entendeu? [...] Daqui eu gostei, sim”. 

Patrícia: “Não tenho o que reclamar daqui não. Eu indico [...] a todos a 

vir pra cá, que eu conheço, né? Aqui é bom, sim. Os [...] professores são 



127 
 

maravilhosos, não tenho o que reclamar deles não. Conversa, chega... não tem 

nojo da gente, abraça, não é que [...] ficar longe... perto da gente. Todo o 

mundo é igual aqui.”.  

Patrícia também conta que, depois que se casou com seu atual marido 

e voltou a estudar, não pensa mais em trabalhar com prostituição: “Porque eu 

não tenho vontade mais. É uma vida muito sofrida, né. Ah, é muita humilhação, 

né. Aguentar esses homens na rua, né. Aí, eles fazem tudo o que eles querem, 

entendeu. E não quer pagar o preço justo pra gente, né. E por isso que muitas 

da gente, assim... bate em marido, bate em cliente, rouba cliente. O cliente vem 

pra sacanagem também, né. Quer fazer sacanagem com a gente. E aí a gente 

tem que retribuir (...). Tem que retribuir o que ele quer fazer com a gente, né. E 

aí muitas vão presas por causa disso. Mas muitas vezes errados são os próprios 

clientes... que combina um preço, chega na hora. Quer falar, ‘ah não, eu vou 

pagar só isso pra você’.” 

Além disso, diz que reencontrou na escola muitas travestis que 

conheceu nas ruas enquanto trabalhava com prostituição. E a esse respeito: 

“Muitas que a gente reencontra aqui... tem muitas que pensam que a beleza não 

acaba. Quem vai querer viver na rua o resto da vida? Eu não quero. Eu quero 

terminar meus estudos e quero trabalhar. Eu quero voltar pra rua, não! Só volto 

em um último caso, entendeu? Em último caso... É falar... ‘poxa, eu vou ficar com 

fome’...  Mas eu não gosto de passar por isso. Já passei, sim, mas hoje não. 

Hoje eu tenho força de vontade. Eu estou estudando hoje, e hoje, graças a esse 

marido que eu estou agora... Ele me apoia. Ele sempre vem na escola comigo, 

participa das coisas que ele pode. Não tem vergonha de mim. Ele enfrentou o 

pai dele, enfrentou a mãe dele por mim. Esse sim eu tenho que dar valor, 

entendeu? Ele sempre está comigo. Se eu estou bem... ele pergunta. Se eu 

estou precisando de alguma coisa, o que ele pode me ajudar. Me ajuda sim”. 

Por fim, as dificuldades em retornar aos estudos aos 38 anos são muitas, 

mas Patrícia tem muita força de vontade para concluir a escola, pois tem um 

sonho – de ter um trabalho com carteira assinada: 

Patrícia: “Acho que a gente que está na escola, tem que ter força de 

vontade. Se não tiver força de vontade... Terminando o médio, eu fecho. Não 

quero estudar mais, não. Quero trabalhar. Não quero estudar mais, não. 

Terminando no terceiro, eu fecho. Está bom demais. O que eu não terminei no 



128 
 

fundamental quando eu era novo, eu estou terminando agora com 38 anos. É 

isso mesmo. Eu só estou terminando porque a força de vontade é grande. Se 

fosse para desistir, eu já teria desistido no primeiro ano. É difícil.”. 

Patrícia: “(...) tem dois anos que eu não faço programa, né. A minha vida 

é da casa, da escola, de escola, curso, do curso pra casa. Nunca trabalhei 

registrada, não. Meu sonho é trabalhar, né [...] eu sempre trabalhei assim por 

indicação, né? Teve vários, só que nunca assinado, não registrado.”. 

Para que estudantes que vivem experiências trans identitárias possam 

permanecer na escola, é importante, enfim, refletir sobre como a família e a 

escola podem ser segregadoras ao anular o desejo do sujeito em prol de uma 

lógica da reprodução, o que faz com que o sujeito se defenda.   

Os estudantes trans resistiram a essa fabricação do sujeito pela norma, 

que visa à boa conduta e postura e, por isso, ouvir as necessidades deles e delas 

é fundamental para que a escola possa ser, de fato, inclusiva, criadora de novas 

transferências e novas significações.  

 

 

CAPÍTULO 4: PSICANÁLISE E TRANSEXUALIDADE 

 

4.1. Gênero, Psicanálise e sujeitos trans: desafio à normalidade 

 

Para o desenvolvendo desta pesquisa, fez-se necessário trilhar um 

caminho complexo que envolve temas e conceitos conflitantes e gênero. Sem 

dúvida, está no cerne dessa problemática. Desenvolver uma proposta de 

abordar o conceito de gênero como categoria de análise a partir de determinada 

perspectiva, como a histórica e social, por exemplo, não é exatamente simples, 

posto que há uma multiplicidade de definições possíveis para o conceito. 

Clotilde Leguil (2016), em sua obra “O ser e o gênero: Homem/Mulher 

depois de Lacan”, esclarece que há duas abordagens opostas no estudo de 

gênero: o determinismo natural e a construção social/cultural. E, no que pese as 

muitas diferenças entre elas, ambas consideram o sujeito como sujeitado. De 

acordo com a autora,  

 



129 
 

De tal forma que o gênero, homem ou mulher, aparece para 
alguns, doravante, como uma NORMA que leva à sujeição e que 
faria obstáculo ao ser verdadeiro. De tal forma também que o 
gênero aparece, para outros, como um determinismo natural, em 
nada decorrente da interpretação improvisada dos seres em sua 
relação com seu corpo sexuado. (LEGUIL, 2016, p. 26) 
 

 

Assim, gênero está localizado entre o determinismo biológico, onde 

todas as respostas estão no corpo, e o construcionismo social, esfera da cultura, 

da construção social e dos discursos. De toda forma, a autora questiona se o 

gênero não seria um “dever ser alienante” e uma “marca violenta vinda do Outro 

e levando cada um a renunciar ao que tem de mais singular?” (LEGUIL, 2016, p. 

26). 

Inegavelmente, gênero como categoria de análise tem forte relação com 

a cultura e com atribuições de espaços sociais diferentes entre homens e 

mulheres, muitas vezes visível nas situações de discriminação feminina e nas 

violências de gênero. Há, portanto, lugares desiguais em diferentes áreas da 

vida social que se relacionam a aspectos culturais que participam da delimitação 

desses lugares. Ou seja, as desigualdades ligadas ao gênero são produzidas e 

relacionadas a campos de poder, mas também, à linguagem, a símbolos e 

normas, a políticas e identidades. 

As discriminações e desigualdades de gênero também estão presentes 

nos dados relativos à população trans, que revelam que a grande maioria das 

vítimas de assassinatos e violências são mulheres trans e travestis. Existe, 

então, forte relação entre corpos trans e gênero. 

Partindo disso, pensar em como o gênero constrói significados que são 

naturalizados e, de certa forma, falsamente perpetuados na cultura significa dizer 

que os gêneros são construídos socialmente e que, portanto, podem ser 

desconstruídos? 

 A proposta de refletir sobre a definição de gênero como a forma 

culturalmente elaborada que a diferença sexual toma em cada sociedade, nos 

leva a pensar na “fixidez” desse conceito. E, partindo da abordagem 

social/cultural, se o gênero é construído historicamente e socialmente, sendo 

naturalizado, portanto, quem foge ao binarismo de gênero masculino/feminino 

está contra a ordem fixa de toda a sociedade.  



130 
 

Para essa reflexão, a leitura de obras a partir da perspectiva 

antropológica, das ciências naturais e do ponto de vista histórico, das autoras 

Adriana Piscitelli (2009), Anne Fausto-Sterling (2002) e Joan W. Scott 

(2012/2019), respectivamente, podem contribuir para ampliar o debate acerca 

das bases biológicas versus histórico-sociais da construção do gênero, de suas 

normas e relações sociais e de poder envolvidos.  

Segundo Scott (2019), pode-se pensar na relação entre gênero e 

relações de poder, ou melhor, no processo de construção das relações de 

gênero como processo social, considerando também o efeito do gênero nas 

relações sociais e a autora defende que...  

 

[...] o gênero é uma forma primeira de significar as relações de 
poder. Seria melhor dizer que o gênero é um campo primeiro no 
seio do qual ou por meio do qual o poder é articulado. O gênero 
não é o único campo, mas parece ter constituído um meio 
persistente e recorrente de tornar eficaz a significação do poder. 
[...]. Estabelecido como um conjunto de referências, o conceito 
de gênero estrutura a percepção e a organização concreta e 
simbólica de toda a vida social. (SCOTT, 2019, p. 66) 

 

As diferenças biológicas, a divisão sexual do trabalho e a reprodução 

são pilares dessa organização concreta e simbólica da vida social, a qual o 

gênero serve de estrutura para a construção diferencial do poder. Ou seja, o 

gênero, para Scott, é uma forma de decodificar sentidos e compreender as 

relações complexas entre diversas formas de interações humanas, como a 

política e a cultura, em que o poder está relacionado a um gênero específico, o 

masculino. De acordo com os depoimentos colhidos até o presente, os maiores 

agressores de mulheres trans e travestis no Brasil são homens, que se colocam, 

provavelmente, em posição de poder e se autorizam a agredir livremente. 

A autora reforça ainda em seu texto que discursos políticos e de classe 

(com definições normativas de gênero) são bases da naturalização das 

diferenças sexuais (masculino e feminino), o que legitima e perpetua as 

desigualdades de gênero.  

É importante notar também como a autora tece a ideia de que o gênero 

legitima o poder (público/político) por ser uma referência que parece ser fixa e 

segura, e que mudar o poder implica revisar os termos e normas naturalizadas. 



131 
 

Talvez por isso pessoas trans tenham tanta dificuldade de aceitação social: 

Escolher viver e se expressar a partir de referências culturais do sexo oposto ao 

do seu nascimento é, em síntese, desafiar a estrutura social e a “ordem natural 

da história”.  

Porém, destaca-se que, para Leguil (2016), tais referências 

aparentemente estáveis criam estereótipos do que é ser homem e ser mulher e, 

por eliminar as singularidades, estão postos a serviço da exclusão do Outro.  

De acordo com a abordagem sociológica e política (ou social/cultural), 

os conceitos de gênero e norma são úteis por possibilitarem reflexões sobre 

reconhecimento e direitos de pessoas que fogem às normas de gênero da 

sociedade, ou seja, existe uma utilidade ética e política no contexto de homofobia 

e das exclusões. Porém, sob essa perspectiva, o sujeito não deixa de ser 

sujeitado à sociedade e à cultura na qual está inserido. 

Desse modo, teóricos das ciências sociais e políticas e sua relação com 

o conceito de gênero são importantes para a luta por reconhecimento e direitos 

das pessoas que vivem experiências trans identitárias, mas é a Psicanálise que 

vai fornecer um suporte conceitual das soluções individuais que o sujeito 

encontra para a sua sexuação e identificações, sempre singular. O sujeito não é 

sujeitado por normas sociais/culturais e nem pelo determinismo biológico. 

Para Leguil (2016), “Denunciar os estereótipos de gênero é certamente 

um exercício necessário, caso ele permita abrir caminhos que um sujeito poderia 

previamente interditar a si mesmo em virtude de seu gênero” (p. 29) e 

complementa que o ponto de partida de todas as proposições sobre o gênero 

poderia ser “[...] a dificuldade dos sujeitos de se sentirem confortáveis no gênero, 

num gênero, nos gêneros [...] o sofrimento dos seres diante do gênero, quer seja 

o dele ou o do Outro”. (p. 30). As pessoas que vivem experiências trans 

identitárias não sofrem de um mal-estar social, mas sim, pessoal, singular, 

íntimo.  

A autora apresenta ainda que a história de cada um, como ser de um 

gênero ou de outro, ou de nenhum, é uma história clandestina e não evidente, 

“uma forma de estranheza” e que o que é ser homem e o que é ser mulher não 

é óbvio. Ela afirma ainda que “É mais através da fala do outro que se aprende a 

conhecer seu próprio gênero”. (p. 31). 

O gênero, a partir da abordagem psicanalítica,  



132 
 

 

[...] remete a uma parte íntima que não é dizível nem em termos 
de estereótipo, nem em termos naturalistas. Pois o gênero não 
é uma marca indelével. O gênero é precário. Seja qual for o 
corpo que se tem, sentimo-nos homem ou mulher segundo 
alguns encontros, segundo algumas emoções, segundo 
algumas paixões sentidas em dados momentos da existência. 
Não se trata de um caráter adquirido de uma vez por todas”. [...] 
Mas o gênero nos escapa, assim como nos escapa o que põe 
em jogo nosso desejo. [...] Pois o gênero toca a questão do ser 
mais além dos adereços e do semblante. (LEGUIL, 2016, p. 32) 
 

 

Então, o que diferencia a abordagem psicanalítica de gênero das demais 

(social/cultural e biológica), é a articulação entre o ser e o gênero (e não o sexo 

e o gênero). Gênero seria, portanto, aquilo que desperta em cada um, de forma 

singular e íntima, a questão do que e de quem ele/ela deseja, sexual e 

amorosamente. Justamente, nos depoimentos, ‘ser trans’ se apresenta como 

algo natural, do próprio sujeito, enquanto parte da constituição do ser sexuado e 

de uma certa “identidade”. Considerando que cada ser sexuado (ou falasser) que 

participou da pesquisa é singular, neste capítulo busquei destacar somente 

aquilo que se repete na fala dos estudantes ouvidos na pesquisa em relação 

à família, ao processo de transição de gênero e às violências, ou seja, ao que 

remete aos desafios à normalidade que esses sujeitos representam. 

No que se refere às primeiras referências de masculino/feminino para o 

sujeito, seu núcleo familiar, parece haver uma lei primeira: ausência da mãe 

(simbólica ou real) e agressividade/violência do pai/figura paterna. Como no caso 

de Bianca; seu pai era bastante agressivo e sua mãe não a quis em casa quando 

ela se assume uma pessoa trans.  

Bianca: “Então, menina, eu nasci no Rio de Janeiro. Eu... praticamente, 

é, quer dizer, era dez filhos, onze comigo, né, cinco homens, cinco mulheres. Eu 

ficava [...] lá, no meio do mato, meu pai era aquela coisa nordestina... Meu pai 

era daquele que... [...]. Quando a minha irmã, é... ficou grávida, ele queria abrir 

a barriga da minha irmã pra tirar a criança de dentro... Aí, ainda pegou a minha 

irmã, ainda pegou o cara que engravidou a minha irmã fez levar... sumir com a 

minha irmã do Rio de Janeiro. Aí o cara abandonou minha irmã lá no Ceará, 

minha irmã voltou pra casa e mesmo assim, querendo matar minha irmã, agora 

imagina se ele descobrisse!?”. 



133 
 

Bianca: “(...) Meu pai matava. Meu pai era tipo... Ah, ele... Por... por 

qualquer besteira, ele metia a faca na pessoa, ele [...] já foi trabalhar em obras, 

foi [...] mandado embora porque matou o chefe. Ele escreveu, não leu, ele metia 

a faca [...] Pelo amor de Deus! Se ele soubesse... Minha cabeça, ele arrancava 

o pescoço fora, porque... para ele, homem é homem, mulher é mulher, não 

existia esse meio termo... Menina, a gente [...] gente dormia 7 horas da noite, eu 

nunca vi natal ou ano novo quando meu pai era vivo. Eu escutava aquele 

barulho, mas eu nem sabia o que que era. Meu pai era aquela coisa, arroz, feijão, 

carne, e... bola pra frente! Menina, a gente [...], a gente dormia 7 horas da noite, 

eu nunca vi natal ou ano novo quando meu pai era vivo. Eu escutava aquele 

barulho, mas eu nem sabia o que que era”. 

O significante “pai”, como uma figura violenta, agressiva e capaz de 

“matar” uma pessoa, esteve muito presente durante toda a fala de Bianca, e em 

Psicanálise, o significante “pai” refere-se a dono de sentido, “[...] a quem remeter-

se em última instância.” (FAJNWAKS, 2023, p. 48). 

Quanto ao ato de sair de casa com apenas 12 anos, Bianca diz que não 

foi possível continuar na casa da família: “Não! Porque minha família me queria 

com roupa de homem. Não era isso que eu queria pra minha vida... Entendeu?”.  

Bianca: “Sabe o que acontece com a maioria das travestis, quando 

envelhecem? Viram tipo mucama. Vira escrava dos outros travestis, porque você 

não ganha mais dinheiro. Você está velha. Você vai para a rua e ninguém te 

quer. Aí, o que você faz? Por uma cama, por um prato de comida. A sua família 

não te aceita. Se você... se sua família não te aceita, você boa, nova, vai querer 

uma tranqueira dentro de casa, uma bicha velha. Eu mesmo. Graças a Deus! 

Deus foi muito bom comigo. Só tenho que agradecer esse fato que eu tive. Que, 

graças a Deus, deu para dar um jeitinho. Não sei até quando, mas está dando. 

E se eu tivesse ficado toda torta, tivesse ficado com AVC?”. 

Recentes estudos lacanianos e discussões sobre a transexualidade nos 

ajudam a pensar a estrutura familiar que, muitas vezes, se mostra conservadora 

e violenta e que acabam por contribuir para que muitas pessoas trans e travestis 

saiam de casa ainda na infância. 

Para Fajnwaks (2023), o patriarcado se refere a um sistema social e 

familiar, mas não somente. Pode-se adicionar esse termo a um complexo que 

assegura o sentido, se abordado pelo lado do gozo. O autor revela que, “[...] 



134 
 

Recordemos que o Pai Simbólico é, para Freud, em ‘O mal-estar da civilização’, 

aquele que justamente introduz a cultura, além do polo do desejo ou do gozo da 

mãe.” (FAJNWAKS, 2023, p. 49).  

A questão levantada pelo autor, é a seguinte: “O que acontece quando 

esse lugar se apaga, como é o caso hoje na civilização, onde a dissolução do 

laço social anuncia o serviço ao gozo dos Uns-todos-sós, mais além do todo 

Universal?” (p. 49). Para Freud, é nesse ponto que emergem gozos solitários, 

‘autísticos’, que “[...] não se referem a nenhum conjunto que permita fundar um 

universo de discurso, mas realidades discursivas cada vez mais fragmentadas.” 

(FAJNWAKS, 2023, p. 49). 

Mesmo tendo uma família numerosa, de muitos irmãos, aos doze anos, 

Bianca já se via só, dissolvendo o laço social e familiar que a mantinha em casa. 

Ela prossegue: “Não tive adolescência nem infância [...]. Com doze anos, eu 

estudava, né...E com doze anos, eu tava me prostituindo. Com quinze anos, eu 

ainda estava estudando. Com quinze anos, eu tive que me reinar [...]. Já tava 

colocando silicone no meu corpo pra ganhar mais dinheiro”. 

Marcos, Patrícia e Xeila foram criados pelo pai, porque a mãe faleceu 

quando eles ainda eram crianças. Esse pai é uma figura complexa – alcoólatra, 

violento e/ou ameaçador. 

Marcos: “Meu pai... ele era alcoólatra. Quando minha mãe faleceu, ele 

não... não quis ficar com a gente. Minha irmã mais velha que é quem cuidou de 

nós, né? Já era casada, morava no centro de Rondônia. Aí quando minha mãe 

faleceu, o pai deu... doou eu, a C. e a S., que nós era menina e pequena, tipo, 

não servia pra nada pra ele, sabe? Aí quando minha irmã mais velha foi visitar a 

gente depois que a mãe morreu pra ver como que nós tava, cadê nós? Cadê a 

gente? Aí ela descobriu que o pai tinha doado, só tinha ficado dois irmãos lá, 

que eles era forte e homem, né, podia ajudar ele no trabalho, né...”. 

Mais uma vez a questão que se impõe é: o que é ser homem? O que é 

ser mulher? Parece-me que Marcos rejeita a posição feminina – a que fora 

abandonada pelo pai após o falecimento de sua mãe e que pode significar o 

oposto de ‘forte’ e ‘homem’, tomando posição masculina na lógica da sexuação. 

Há, assim, uma identificação com o pai e contra-identificação com a figura 

feminina. 



135 
 

Leguil (2016) afirma que o paradigma da diferença dos sexos em 

Psicanálise tem a ver com uma lógica inconsciente da relação do sujeito com o 

Outro. Não há determinismo natural ou social. Ela apresenta, assim, 

 

Pautados na relação íntima com o Outro, com aquele ou aquela 
que encarnava uma certa versão do homem e da mulher, é que 
nos situamos, no começo, como sujeitos sexuados. O 
paradigma da diferença dos sexos em psicanálise não conduz a 
nenhum determinismo (...), mas, sim, a uma lógica inconsciente 
que faz com que o sujeito seja marcado pela maneira como ele 
se viu desejado ou rejeitado, amado ou odiado, deixado cair ou 
acarinhado pelo Outro. (LEGUIL, 2016, p. 113) 

 

Patrícia também tem em seu pai uma figura ameaçadora, violenta e 

agressiva com ela e com sua mãe, o que pode ter levado a uma rejeição da sua 

identidade masculina: 

Patrícia: “Eu lembro de tudo o que eu passei de infância até agora 

vivendo em São Paulo, eu não esqueci de nada [...] que eu passei. Já passei 

fome, passei dificuldade, minha mãe teve que pedir na rua... pra sustentar a 

gente, meu pai [...] ganhava três salários, e nunca comprou uma calcinha pra 

minha mãe, batia na minha mãe. Batia nos meus irmãos. Minha mãe [...] teve 

que é... assim, chegar a pedir esmola na rua, levava eu e meu irmão gêmeo 

pra pedir com ela. Meu pai nunca deu nada pra gente.”. “Meu pai nunca me 

ajudou em nada, né. Meu pai tinha preconceito, né. Por [...] eu ser o filho caçula, 

e ser gêmeos com meu outro irmão, ele nunca aceitou, entendeu, e ele sempre 

me batia...”. “Aí, eu vim pra São Paulo, em dois mil e... [...] em dois mil o meu 

pai faleceu, né, graças a Deus, né, que ele esteja bem longe de mim [risos]. Tô 

sendo sincera. [...] Meu pai nunca gostou de mim.”. 

Patrícia: “Aí, depois [...] em dois mil, meu pai faleceu, né, de ... mal de 

Alzheimer né, mal de Parkinson, que eles falam, né? [...] Ele faleceu disso, ele 

virou criança, né? Aí ele... ficou doente, ficou, é... internado, virou criança, aí só... 

dos filhos dele que ele lembrava o nome era só o meu. Dos meus irmãos, não 

lembrava. Dos outros que cuidou dele, ele não lembrava nem o nome, era só o 

meu que ele cuidou... que ele lembrava meu nome, só. Só o meu nome que 

ele lembrava. Eu não cuidei dele, não. Ele pedia... ele pedia pra mim ver ele no 



136 
 

hospital, eu fui ver [...] pediu perdão pra mim, eu não perdoei ele. Não perdoei 

de jeito nenhum, não perdoo.”. 

No lapso, Patrícia diz que “Era só o meu que ele cuidou”. Seria um desejo 

seu de que seu pai cuidasse dela, ou ela de fato foi cuidada, mas não como 

gostaria ou precisaria? 

Xeila não conta que foi agredida pelo pai, mas as ameaças eram 

inúmeras e, de certa forma, marcam seu corpo. Além disso, apesar de não ter 

lembranças da sua mãe, a “madrasta” a criou como uma filha, e seu núcleo 

familiar mais próximo era composto, então, pelo pai, a madrasta e uma irmã mais 

velha: 

Xeila: “A minha infância... Na minha situação, a minha mãe morreu, eu 

tinha... ia fazer três anos. Eu era uma criancinha, aí fui criada pelo meu pai. Meu 

pai alcoólatra, não tinha... Assim, família... daquele jeitão, do jeito que é. Sem 

educação, criada na casa dos outros, que nem esses... meninos, essas crianças 

de interior, de sertão, é tudo assim. Criada nas casas dos outros, não tem nada. 

Não tem educação, não tem nada.  É muito difícil você ver uma criança do interior 

que tinha uma educaçãozinha, mais ou menos. É só o palavrão, (...) essas 

coisas.”.  

Xeila: “Irmãos eu tenho, mas não tenho, entendeu? Porque não dá pra 

falar que eu tenho dez irmãos se... nove não fala comigo. Entendeu? Então, não 

adianta falar que eu tenho dez dedos na minha mão, e eles estão duro, 

paralisado, e não movimenta... Pra me ajudar, ou faz parte do meu corpo. Eu 

tenho cinco dedos, ou dez, mas tá duro, tá... só de enfeite. Eu tenho dedo, mas 

ele não existe aqui no movimento, assim... é meus irmãos, meus parentes.”. 

Xeila: “Gente! Não tem nada pior do que uma criança ser criada por 

madrasta... Má-dras-ta, já tá dizendo, é má. São pessoas más. Ela desconta o 

ódio nas crianças...  Eu nasci e me criei... uma madrasta, né? Criado por 

madrasta. Minha irmã... é madrasta, é uma pessoa ruim. Vejo vizinha madrasta 

que trata...  maltrata a criança, humilha, o pior pedaço da comida da galinha é o 

osso, é só dele. Entendeu? Os piores pedaços é o dele, o do filho delas, o 

melhor. Entendeu? Impressionante, quem é criado por madrasta é muito... 

humilhante.”. 

Xeila: “A única que era a única filha de pai e mãe que eu tenho e que 

meu pai criou... O resto foi tudo espalhado. É filho assim... Nômades, entendeu? 



137 
 

Feito lá e vai seguir seu caminho. Eu tenho aquela pessoa ali que é pai, mas não 

tem. Dá “bom dia, bença, pai, como você está?”, não tem. É família que não 

existe, são dedo que não se movimenta. São dedos paralisados, são parente 

que não existe.”.  

No caso de Larissa, há a figura materna “ausente” ou “distante”, mas há 

também a avó materna que, nas suas palavras, assume o papel de mãe na sua 

criação após a separação dos seus pais: “Aí, fui morar com a minha vó. Aí, minha 

vó foi, digamos, minha mãe. Porque minha mãe não queria... ficar com a 

gente. Minha mãe queria trabalhar, então, eu sempre via ela falando, “Ai... eu 

não vou parar de viver pra cuidar de vocês”. Aí, minha vó ficou com pena, e ficou 

com a gente. Eu e minha irmã. Entendeu? Cuidou da gente... na casa dela.”.  

Larissa: “Meu pai, ele é... Aquela pessoa, tipo, não ia muito... me ver. 

Quando ia, ficava cobrando, que eu tinha que ser homem, que não sei o que, 

eu era muito... afeminado, que não sei o quê. E sempre me [...] cobrava de querer 

mostrar que eu deveria fazer isso pra agradar ele, sabe?”. 

Amanda nos dá pistas de que, aparentemente, seu irmão mais velho 

tenha assumido a figura paterna para ela. Esse irmão mais velho não a aceitava 

depois que ela se assumiu trans, mas segundo ela, antes disso eram muito 

próximos e ela sentia ser o “xodó” desse irmão, que a ensinou a nadar, pescar, 

andar de bicicleta, e ouvia muito dele ‘esse aqui vai ser o garanhão da família’.  

Ela não fala do seu pai em seu depoimento, mas a figura desse irmão é 

bastante importante, e ela lembra bem de cenas dele em conversa com a sua 

mãe.  

Amanda: “Quando a gente não ia pra escola, a gente ia lá no sítio, que 

eles chamavam casa de farinha [...] da minha mãe, fazer farinhas e.… foi assim, 

até os meus... Ia pra igreja com a minha mãe, é.… até os meus doze anos de 

idade”. 

[O irmão de Amanda dizia]: “Você tá vendo que ela tá virando mulher 

dentro de casa e a senhora não faz nada”.  

E ela disse que “[...] e isso foi um dos motivos, assim, de eu sair de casa, 

entendeu? O medo, de... de enfrentar ele, assim, de ver a minha mãe sofrer por 

causa disso, entendeu? Ficava falando de coisa na cabeça da minha mãe e a 

minha mãe chorava...”.  



138 
 

O gênero ligado ao ser, sob a perspectiva da Psicanálise, é um modo de 

ser, muito além da anatomia que pode ser reinventada pelo sujeito. O corpo é 

marcado pelo Outro e, de acordo com Leguil (2016), “O próprio corpo é 

novamente recortado em função da maneira como o sujeito é tocado por aquilo 

que viu e ouviu” (p. 113), o que significa dizer que o sujeito pode se colocar como 

objeto de desejo do Outro, ou assumir a posição do que falta ao Outro.  

E como se descobrem transexuais? Como ocorre a transição de gênero? 

De acordo com os estudantes, desde muito cedo, ainda crianças, existe um 

desejo em ter uma aparência que corresponda às referências de gênero que são 

opostas ao sexo/gênero de nascimento. Parece ser um processo singular e muito 

natural, fazendo parte da constituição do sujeito, como revela Bianca: “Eu sei 

muito bem o que eu sou [...]. Sempre fui. Desde que eu me entendo por gente. 

Aí, tem gente que fala que isso é doença... Se é doença eu nasci doente (risos). 

Desde pequeno, eu me escondia pra brincar de casinha [...]. Nunca joguei bola, 

nunca, nada disso. Mas com doze anos, quando eu vi que meu pai morreu, eu 

falei:” não, [...] meu grito de independência, só que eu dei com os burros n’água, 

eu pensei que ia ser... ‘ó, meu filho, não importa o que você seja, aqui é sua 

casa...’. Não teve nada disso. “Pega suas [...] e some” [...] Tem muita gente que 

julga. Não, eu não tenho... mágoa da minha família [...]. Com doze anos, eu tive 

que me prostituir [...]. Com quinze anos, eu já saía com cinco, seis homens de 

uma vez. Festinha... Criança! quinze anos! Os homens gostavam, [...] iam 

pegar bicha velha pra festinha? Pega um viadinho, novinho... Pra usar quantas 

e quantas vezes quiser... E não existia... pedofilia... essas coisas que hoje em 

dia, graças a Deus, tem. Não tinha na minha época. Entendeu?”. 

Bianca: “É, mas geralmente eu brincava sozinha. Brincadeira de criança, 

nunca joguei bola, soltei pipa... Fui solta! [...] Uma vez, cortaram (sua pipa), 

chorei feito uma louca! Pronto, aí começaram, ‘viadinho, viadinho’...”. Falei: “Isso 

não dá pra mim. O negócio é ficar na casinha mesmo...”. Eu ficava escondida. 

Aí, quando meu pai morreu, falei, “Ah, agora, né... Acabou, né? Vou... me 

libertar!”. Aí, não deu. [...] Eu, quando eu caí na prostituição, era uma criança, 

tinha doze anos...”. 

Bianca: “[...] é até chato falar isso, mas é verdade. Na época, eu falei, 

agora... Porque quando o meu pai pegava uma faca, eu falei, pronto, ele já 



139 
 

descobriu quem eu sou. Então... eu não tinha paz. Aí, quando o meu pai morreu, 

eu falei... pronto! Minha libertação.”. 

Bianca lembra que, desde muito pequena, já gostava de brincar com 

brincadeiras de menina, mas é importante destacar que foi a partir do olhar das 

outras crianças, que ela se esconde para brincar entendendo que o universo dos 

meninos ‘não era para ela’.  

Ao contar sobre sua infância e relação com os pais, Amanda lembra que 

recentemente sua mãe contou a ela sobre uma conversa que teve com seu pai: 

“Quando tu era pequenininha, que tu enrolava um pano na cabeça, não sei o 

que, o teu pai falava assim – olha aí, Tania, ele... desse jeito ele vai acabar sendo 

viado!”, né, no linguajar dele, “vai acabar sendo viado...”.  

Amanda: “Aí, ela falou “E se for? E se for?”, minha mãe falava assim... 

Aí, ele pegava e falava assim pra mim, “[...] é, tu fala isso agora, quero ver 

quando ele tiver com cabelão aqui e de vestido andando aqui dentro de casa 

aqui, como que tu vai ficar?”. Diz que eles ficavam assim, né... Aí, a minha mãe 

falava assim, diz que língua de pai e mãe tem poder né, abençoa e amaldiçoa. 

Diz que... de tanto eles ficarem falando isso, acho que eu acabei...”. 

O discurso/fala do Outro – seus pais – conduzem Amanda a se identificar 

com aquilo que se diz dela, o que tem relação com o seu gênero (seu 

comportamento e seu modo de ser).  

A esse respeito, Leguil (2016) ainda revela que: 

 

As falas do Outro são determinantes para dar conta da relação 
de um sujeito com seu gênero. São esses acontecimentos de 
fala que traçam um caminho no ser e conduzem o sujeito a se 
identificar com aquilo que se diz dele. É a partir da maneira como 
a fala introduz uma marca contingente, por ser imprevisível e 
singular, no inconsciente, que um sujeito encontra seu gênero 
ou, pelo menos, se interroga sobre seu gênero.”  

(LEGUIL, 2016, p. 114). 
 

Além disso, na pesquisa é notável o sentimento de que o/as estudantes 

que vivem experiências trans identitárias ouvidos ainda eram crianças quando 

passam a questionar as normas de gênero e que, portanto, se sentiam perdidas. 

Em alguns casos, a referência materna era opaca; e a paterna, muito forte, 

ameaçadora, agressiva.  



140 
 

Amanda ajudava sua mãe a fazer farinha, e diz que “desde que eu não 

me entendi como gente, né”, ela já se sentia uma menina. Há um lapso 

importante em sua fala, de “não se entender como gente”, em refletir sobre o que 

ou quem se é, ou seja, sujeitos trans são aqueles que se questionam sobre o 

seu ser e o seu sexo.  

E Amanda prossegue: “Eu tinha aquele, ainda tinha, era em dúvida 

assim, até os meus nove, dez anos assim, porque minha mãe me levava pra 

igreja (...). Mas quando eu cheguei assim nos meus dez anos pra cima, eu ia 

pras praias eu via que meu desejo não era por... por mulher, né. Vinha aqueles 

homens de sunga, bonitos, aqueles surfistas na beira da praia”. 

Com doze anos, início da adolescência, Marcos já começa a se 

transformar sua aparência para se parecer um menino, e diz que sua família, 

sobretudo seu irmão mais velho, não aceitava o seu “jeito”. Patrícia, por sua vez, 

revela que a homossexualidade é algo natural – desde sempre, mas passa pela 

transição de gênero depois. 

Marcos: “O jeito que eu era! Que eu gostava de ser menino... eu... ia pra 

feira, trabalhava, arrumava dinheiro pra cortar meu... cabelo: É, cortava aqui 

assim, eu usava igual o Alexandre Pires... Só cortava aqui e deixava 

enroladinho... Mas era grande em cima, não era tão curto...”. 

Patrícia: “Aí, fazia programa com dez, dez, onze anos, fazia programa, 

mas eu não fazia assim [...] direto na rua, fazia escondido, sabe? Escondido, 

mais na moita, né? Mas [...] fui fazer na rua mesmo com quinze anos pro [...] 

público ver, foi com quinze anos. Mas, assim [...] não me arrependo de nada, 

não (...). Aí [...] com quinze anos [...] eu comecei a vestir roupa de mulher, me 

maquiar, andar com as pessoas que já eram gay, entendeu? Ele falava que a 

influência, era meus amigos, não era. A pessoa vira gay... assim, não é um amigo 

que faz a pessoa virar gay, a pessoa já nasce gay. Não tem esse negócio de, 

“ai, [...] foi meu amigo que... foi seu amigo que fez você virar gay”, “não, mentira!”. 

Patrícia: “Não, eu [...], assim, eu sempre tive, assim, [...] quando eu senti 

vontade de colocar roupa de mulher, eu mesmo coloquei, ninguém me 

incentivou, nada. Foi [...] por conta própria mesmo. Coloquei e vi [...] que [...] 

eu não fiquei bem, mas assim, quando eu saía na rua, trabalhava bem.”. 

Há um enigma presente em sua fala: Patrícia diz que “não ficou bem de 

roupa de mulher”, mas usava para trabalhar com prostituição. Como se deu a 



141 
 

constituição da sua identidade travesti, e que solução Patrícia estava buscando? 

Ela também cita as dificuldades que passou em São Paulo, quando se assume 

travesti aos vinte e dois anos: “Quase morri. Se não fosse Deus, eu não estaria 

viva hoje, não. Eu não estaria, não. Eu estou por Ele mesmo. E também foi força 

de vontade de viver, né? Porque chegou a um ponto que eu queria desistir, né?  

E... ‘porque nada dá certo pra mim, porque eu tô passando por isso? Será que 

tava escrito pra eu passar isso mesmo na minha vida?’ A gente não passa uma 

coisa, um perigo, uma dificuldade se não tiver no destino da pessoa.”. 

Patrícia: “Eu sempre acredito no destino. Tem pessoas que não 

acreditam, mas eu acredito sim. Se eu passei dificuldade, passei frio, se eu fiquei 

internado, se eu fiquei doente, se eu conheci um cara, fui embora por ele, 

apanhei por ele. Porque tava no meu destino pra eu passar. Minha mãe 

passou a mesma coisa que eu passei com meu pai. Sempre tem um filho 

que puxa pro destino da mãe, né? E eu fui uma dessas.”. 

O que Patrícia chama de ‘destino’ seria sua posição inconsciente de 

identificação com a mãe – ser mulher, sob o regime da contingência. E, se no 

início do seu depoimento Patrícia diz que saiu da escola e da sua casa porque 

quis e que “nunca sofreu preconceito, e sempre foi aceita”, agora, ela conta que 

vir para São Paulo foi a melhor escolha que ela fez, porque continuar morando 

na sua cidade passa a ser insustentável; ela conta também sobre a 

dificuldades em estabelecer laços de amizade... 

Patrícia: “Eu não gosto de lá. Não gosto de lá. Eu não gosto de lá, eu 

tenho [...] família lá, mas eu vou lá só fico [...] o máximo que eu fico lá é três dias, 

venho embora. Não gosto da minha cidade. Passei muita dificuldade. Fui muito 

humilhada na minha cidade. Pelas, assim... Pelos amigos, pelos amigos de 

infância, primos, entendeu? Irmãos... Tio, tia. Mas hoje, hoje [...] nenhum me [...] 

pode conhecer, mas não converso com nenhum, ignoro todos, entendeu? Falo... 

não falo nem oi.”. “Eu tinha mais amizade com mulher. Eu tinha mais facilidade 

pra amizade com mulher, do que com homem.”. 

Xeila também se denomina homossexual desde muito criança, e, 

portanto, para ela a homossexualidade é algo que vem do nascimento, também 

porque seu “trejeito” afeminado desde criança era percebido em todos os 

lugares: “Desde criança! Porque existe... Professora, assim, existe situações que 

se nascem, enraizado, que está em ti! Eu nasci!”. 



142 
 

Xeila: “Eu fui criada à base de... ameaças. Ameaça com o pai; meu pai 

me ameaçou. Mas de ameaça que eu ouvia dentro de casa é coisa que meu pai, 

isso é importante, hein? Coisa que meu pai trazia da rua, do povo da rua, de 

viado, homossexual, de rua, trazia para dentro da casa dele. Como? ‘Eu odeio 

essa raça! Eu odeio esse tipo de gente. Se eu ter o filho homossexual, eu cubro 

ele de faca, eu mato ele na porta da minha casa’, eu tinha nove, dez anos, eu 

sabia, eu chorava por dentro de mim, [...] “meu pai vai me matar”.  

Xeila: “Eu sabia o que? Eu sabia que aquilo era para mim! Mas a forma 

que meu pai estava falando, era pra meter medo. Por que ele estava querendo 

falar aquilo? Porque ele já sabia que tinha aquilo dentro da casa dele. Eu vou 

tentar tirar isso daqui com ameaça, com a ignorância que eles têm. ‘Se meu filho, 

se tá tudo bem, você sente atração por outros homens, ou por mulher, o que está 

acontecendo?’ “É o que falta, isso é diálogo!” Mas um pai jamais vai ter um 

diálogo com um filho que tem jeito homossexual, ele sendo... um homem, hétero, 

supostamente casado, não vai entender a mente de um filho, por mais que este 

pai tenha praticado esse ato homossexual na sua infância, na adolescência, seja 

em qualquer fase da sua vida. (...) O meu pai era... preconceituoso mesmo!”. 

A sua voz “de mulher” também era uma questão para sua família, e ela 

disse que seu pai e madrasta comentavam sobre isso:  

Xeila: “Comentava! Comentava... Todo mundo comentava. Na verdade, 

o povo da rua... todo mundo sabe. Os últimos a saber são os de casa, (...) ditado 

popular antigo da minha cidade, que é verdade. Só vai saber que um filho é 

viado, homossexual, depois que ele se rasga! Você entendeu? Eu me sentia 

mal! A minha madrasta falava assim...’Eu, fosse homossexual, o meu pai ia me 

matar, ele ia me capar, ele ia arrancar minhas partes... Eu com nove ano! Mano, 

eu chorava toda, garrava na perna dela. Eu chorava... porque ela via meus 

trejeitos, sabe? Eu já dançava, eu já cantava, eu já queria dançar na macumba, 

lá no terreiro. Minha família toda é da Umbanda. E eu me posicionei a uma outra 

crença cristã, com preceitos cristãos, independente da minha prática.”.  

A figura do pai é muito importante para Xeila, que diz que, em muitos 

momentos, sentia medo do que ouvia dele e de sua madrasta: 

Xeila: “Era violenta. Me dava medo! Mas aquela ameaça... não matou!! 

Não designou aquilo que tava dentro de mim, na minha raiz! Que eu sou uma 

travesti porque eu sou raiz! E eu me arrependo de ter virado... isso, mas eu sei 



143 
 

o que eu gosto! Eu sei o que eu era. O arrependimento, não é, eu me arrependi 

de ser, porque eu não sei, simplesmente eu nasci gostando do mesmo sexo. E 

com o tempo isso foi se intensificando, aí eu me travesti, entrei na prostituição, 

não sabia! Eu não tinha consciência, dessa rejeição social em questão do 

Travestismo. Não da prática homossexual, não do homossexual assumido com 

trejeitos. Porque... a sociedade é feita de homossexuais. Supostamente. Só que 

não têm trejeitos. Se você tem trejeito, esse povo te rejeita. Quem? O povo que 

pratica o ato, que tem uma conduta masculina entre amigos e entre outros, ou 

não! Eu fui aceita à força pela sociedade, pelas pessoas. Eu não tô aceita na 

vida da sociedade. Eu tô inclusa à força porque não podem me matar. Por conta 

do quê? Dos meus vestes. E muitas também por conta do comportamento... Se 

você tem um veste da hora, e um comportamento... até que passa suavemente. 

Mas o veste! É o que destrói a questão do preconceito. É só as veste. A gente 

vê... é tão tal que esse assunto, é puxado por travertismo, por trans... pra trans-

formação, não é pra gay.”. 

Sobre sua transexualidade, ela conta que começa, gradualmente, a se 

vestir de mulher aos catorze, quinze anos. Se, para Patrícia, não existe influência 

na constituição da sexualidade e transição de gênero, Xeila acredita que, no seu 

caso, há algo de desejo seu, mas também, influência de outras pessoas: 

Xeila: “A questão de se descobrir... é algo muito difícil de [...] falar. 

Porque meu, é algo...é assim, que não tem explicação, entendeu? Tem uma 

situação assim que eu fui me travestindo... por conta que eu me via com [...] a 

aparência feminina, entendeu? No espelho. Eu tinha necessidade de tá... 

vestindo... vestir calcinha, [...] porque eu achava que eu ficava mais bonita de 

calcinha... meu, é algo inexplicável. Então, a questão de se travestir, é mais uma 

questão, assim, mesmo do povo... eu fui influenciada, querendo ou não eu fui 

influenciada por uma pessoa. Por uma travesti. Por uma pessoa que já se 

vestia de mulher... que já tinha viajado... já tinha se prostituído, no meio do 

mundo, voltou pra minha cidade e me falou como que era... De uma certa forma 

eu fui induzida, entendeu? A entrar na prostituição, a... se travestir. Que eu já 

tinha vontade, e chegou mais uma potência daquela! Tava na escola ainda. 

catorze, quinze, dezesseis, dezessete... com dezoito anos, eu me assumi. Me 

vesti de mulher. Foi a parte mais difícil pro meu pai.”. 



144 
 

Xeila: “Meu pai nunca me expulsou. Nunca fui rejeitada pela minha 

família, meu pai nunca me amaldiçoou depois que eu me assumi. Eu senti a 

diferença e a decepção que qualquer pai pode ter. Mas... pra mim, foi difícil por 

conta do meu pai. A reação do meu pai foi... foi forte, viu? Ele queria até me 

matar. A minha irmã que falou que preferia que eu tivesse [...] tivesse um irmão 

travestido, do jeito que eu era, do que ter um bandido dentro de casa, um 

assassino, um estuprador, uma pessoa que pode fazer mal pros outros. Aí, o 

meu pai se conscientizou, nessas poucas palavras. Aí eu fui [...] fui sendo aceita, 

mas eu senti que ali não era meu lugar. Porque a liberdade que eu queria... lá 

na minha casa eu não poderia ter, entendeu? Porque eu queria [...] eu tinha a 

necessidade de conhecer a vida, eu sou do sertão do Piauí, então a televisão... 

me instigou muito, a mídia, o que passa nas redes sociais, nas mídias, assim, de 

televisão... Amiga! Estimula muito”. 

Xeila: “A primeira vez que eu vi uma travesti na minha vida, na minha 

infância... Foi no programa do Silvio Santos. Nos anos 90! Eu vi uma travesti 

loira, fazendo um de calouros, eu nunca me esqueci, a primeira vez que eu vi!! 

Eu sabia que era um homem... Eu sabia que eu queria ser daquele jeito. “Eu 

quero ser daquele jeito! Com aquele corpo, aquele glamour”, entendeu, era 

aquilo que eu queria! Pra mim, naquele momento. Mas depois, que eu 

amadureci, agora depois dos quarenta, dos trinta e nove anos, trinta e oito... que 

eu entendi que eu me arrependi, de ter me travestido. Completamente... Você 

pergunta pra qualquer uma travesti, ninguém, nenhuma delas vai falar... falar 

que é feliz, que se aceita, que..., Mas não é. Não é, não é, não é.”. 

No caso de Larissa, passou pela transição de gênero mais tarde, apesar 

de se sentir “diferente” desde muito nova, o que aparece em todos os 

depoimentos.  

Interessante notar como o ‘jeito’ feminino ou masculino e os estereótipos 

– voz, roupas, cabelo, preferências por determinadas brincadeiras – são notados 

pelos outros desde crianças. Parece que a identificação pelo gênero feminino, 

no caso da mulher trans e travestis, e pelo gênero masculino, para o homem 

trans, advém do processo de ‘constituição’ subjetiva, ou seja, desde que eles se 

“conhecem por gente”. Destaca-se também uma certa ‘divisão’ entre ‘ser gay’ e 

ser ‘trans’; em que a sexualidade é evidenciada e experimentada primeiro, e a 



145 
 

identidade de gênero depois, em todos os casos. Larissa revela como as 

pessoas a percebiam ‘feminina’ desde muito pequena: 

Larissa: “Eu era uma pessoa... era uma criança que não podia ter 

amizade na rua, porque... a minha mãe sempre falava que... as pessoas faziam 

má influência. E eu apanhava por causa disso, porque eu queria brincar, né? 

Eu queria... ver. Mas também, eu lembro quando eu brinquei com... um grupo de 

meninos, na época, na minha idade, eu acho que era cinco ou seis, não sei. E 

eles me zoavam... Porque, lá, não se chama gay, não, se chama outra coisa, 

se chama outra palavra, se chama qualira... É um... [...] dialeto deles lá. E eu 

sofri muito por isso. Eu não sabia o que era... Porque eu era criança... Sim, eu 

era criança, tinha acho que cinco ou quatro, não sei. Mas... eu sofri muito. E eu 

ouvi isso a minha vida inteira, quando morava lá.”. 

Larissa: “Eu [...] comecei a ter amizade com mulheres... crianças, 

meninas, garotas... né? Mas, mesmo assim, eu sofria também, por fato de eu 

estar brincando com mulheres. “Ah, você brinca com mulheres? Tem que 

brincar com homem. Ah, você brinca com boneca? Ah, você brinca...”.  

Larissa: “Lá... (...) tem uma brincadeira chamada elástico. Você pega 

elástico, de roupa, e coloca assim, aí você fica pulando [...] até torci meu pé por 

causa disso... [...] E aí eu... sempre brincava disso. E teve uma vez que minha 

mãe me pegou, e eu tinha... seis anos? Eu apanhei muito. Porque ela falava 

que isso era brincadeira de mulher. De menina, que eu não podia brincar. Eu 

deveria brincar... de... coisas de menino”.  

Larissa pensa que foi trans desde sempre; mas se autodenominava 

“apenas gay” até os dezenove anos, apesar de saber que era diferente; seus 

amigos também já haviam sinalizado isso a ela. Segundo Larissa, ela “se negava” 

e que assumiu sua identidade trans durante a pandemia de COVID-19, em 2020. 

Larissa: “Eu sabia, só que eu me negava. Porque eu sempre me neguei, 

aliás. Porque meus amigos sempre falavam, ‘mano, cê é... você é trans!’... E eu 

falava, “não, não sou não! Sou gay. Só que eu sou um gay diferente” (risos). Só 

que... Quando eu comecei a entrar assim, [...] na noite... de São Paulo, que eu 

cheguei aqui, quando eu tinha dezenove anos, eu já tinha passado por um 

relacionamento... Lá no Maranhão [...]. E eu sentia falta de um... afeto. Porque 

eu não tinha afeto nem na família, nem nas pessoas que moravam perto de 

mim [...].”.  



146 
 

Larissa: “A pandemia ajudou muita trans a se descobrir! Sim, porque eu 

tava em... reflexão. Já tava... já...  O pessoal falava, aí eu... fiz um post, no 

Instagram, e todo mundo me apoiou. Até hoje! Esse nome [feminino] foi porque 

eu me montava de drag aqui em São Paulo. Eu ia muito para as boates aqui na 

Augusta. E eu tinha uma amiga, né? Que até hoje é trans também. Na época a 

gente era gay. E aí eu me montava junto com ela. E o pessoal ficava só... na 

boate: “Não, você é a cara da L.!”, porque eu usava [...] um... colete, um [...] 

short, e um tênis, assim, aqueles tênis de... igualzinho o dela? E uma peruca 

loira... lisa. E todo mundo ficava falando que eu era parecida com ela. Aí virou... 

L. [...] Mas eu tinha outro nome! Retifiquei agora pelo programa lá do trans, lá... 

no Transcidadania. E aí eu consegui retificar. Vai entrar agora.... Vai chegar o 

meu novo... certidão.”.  

A aparente negação da figura masculina – do pai – pelas travestis e 

mulheres trans é quase como uma regra; como se houvesse o que Leguil (2016) 

chama de “determinismo psíquico” (p. 90), ainda que tenha um alcance singular. 

Por esse contexto familiar que conjuga ainda dificuldades financeiras, os 

depoimentos apresentam que eram comuns violências e agressões, seja de 

quando os/as estudantes tomam posição diante dos pais sobre a sexualidade e 

identidade, seja antes disso, gerando uma situação de vulnerabilização desses 

sujeitos que começa na infância.  

É recorrente o pensamento de que os familiares não aceitavam o ‘jeito’ 

dos filhos, já percebendo desde muito cedo a questão da identidade de gênero 

deles, o que é determinante para a quebra dos laços familiares e, 

consequentemente, evasão escolar. É comum também que a repetição do 

significante “comportamento” que denuncia algo que foge à normalidade no que 

se refere ao gênero. 

Em seu depoimento, Larissa fala sobre as agressões que sofria em casa 

durante sua infância e adolescência, porque nunca foi “aceita” pelos pais, e 

detalha uma situação que viveu com seu pai quando ela tinha apenas cinco anos. 

Patrícia também se recorda de que seu pai se revoltou quando ela assumiu sua 

homossexualidade, chegando a dizer que se tornou travesti, e que ‘teve’ que 

fazer o que fez, por causa de seu pai. 

Larissa: “Na época, quando eu era criança, tipo, quando eu morava com 

ele, eu apanhava muito... [...] Tem uma história muito engraçada... Não 



147 
 

engraçada, é triste mesmo, porque... eu tinha cinco anos, eu tava brincando... 

Eu não sabia o que que eu tava fazendo, aliás, porque eu era criança, né? E 

eu tava pegando num fio elétrico. Não, num fio elétrico não. Lá se chamava... 

e... Na época, era... acho que era... férias escolares. E, na época, todo mundo 

queria (...) brincar de pipa. E ele nunca me ensinou... a brincar de pipa. Ele 

sempre foi aquele homem bem bruto mesmo. E aí eu vi aquele pessoal brincando 

com pipa, eu queria puxar (...) a linha de cerol que tava no... [...] fio elétrico. Aí, 

eu lembro que ele me deu uma pedrada... na boca. Eu tenho a marca até hoje 

aqui. Porque eu tava mexendo no fio...no... na linha de cerol. E aí ele me deu 

uma pedrada e sangrou muito. Não sei. Nunca... perguntei pra ele. Mas... e me 

marcou muito. Eu fiquei com a boca inchada. E pegou bem na minha... nos meus 

lábios. Tipo, sangrou muito. E eu fui no médico, minha avó... tinha que me levar 

pra fazer ponto, eu fiquei morrendo de medo. Minha avó brigou muito com ele 

[...]”. 

Larissa: “Eu sofria... preconceito e apanhava por isso. Eu sempre fui fã 

de dançar, né, eu sempre gostei de dançar. E apanhava também. Às vezes eles 

falavam que eu rebolava. Eu queria ter... eu sempre queria ter cabelo grande. 

Eu sempre gostei de cabelo grande, só que... a minha avó me obrigava a cortar... 

né, eu [...] tinha um cabelo liso, muito liso. Aliás, eu tenho o cabelo hoje ondulado, 

mas na época era liso. E eu quis (...) bastante cortar. E aí eu sofria muito por 

isso.  Cheguei a apanhar horrores, de... ficar toda roxa, machucada.”. 

Patrícia: “[...] meu pai nunca me ajudou em nada, né. Meu pai tinha 

preconceito, né. Por [...] eu ser o filho caçula, e ser gêmeos com meu outro irmão, 

ele nunca aceitou, entendeu, e ele sempre me batia... Eu saía [...] e voltei e saí, 

e fui pra rua trabalhar. Aí eu comecei a trabalhar com onze anos na rua, fazer 

programa (...) eu tive ideia por causa do meu pai [...], meu pai nunca me deu 

uma roupa... Meu pai [...] nunca me deu caderno, eu sempre tive que me virar 

sozinha, ele [...] nunca me deu nada de nada, o que eu sempre tive vontade de 

ter, eu sempre corri atrás, entendeu? Tive que fazer coisas que eu não... queria 

fazer.”. 

Patrícia: “Depois que... eu nem sabia que tinha que fazer, fui fazer e 

fiz. Me arrependo, sim, de muitas coisas, mas... o que eu não me arrependo é 

de [...] ter corrido atrás das minhas coisas, entendeu? Porque o meu pai... meu 

pai nunca me ajudou em nada, nunca. Desde novinha, nunca me ajudou em 



148 
 

nada. E quando ele descobriu que eu era [...], que eu era gay, aí que ele se 

revoltou. Se revoltou, fez... os meus seis... cinco irmão [...] vir e dar uma 

surra em mim. Ele quase me matou”. 

Amanda e Marcos sofreram agressões por parte de irmãos mais velhos, 

e contam de cenas que foram determinantes para a decisão de romper com a 

família e sair de casa. Eles tinham catorze e doze anos, respectivamente: 

Amanda: “Aí, eu saí da escola, fui pra uma sorveteria, e estava lá com 

as minhas amigas. As minhas amigas bebendo, eu fumava maconha, né... 

Fumava maconha com elas, e... eu estava com uma... Eu pegava, levava uma 

roupa da minha irmã, quando saía da escola, pegava, colocava a roupa da minha 

irmã e ficava lá, tô com um vestidinho, bonitinho assim [...] de longo assim, tô 

lá... Me sentindo a garota. Aí, ele foi pra cima de mim, rasgou minha roupa, me 

bateu, tudo. “[...] E ele falou assim ‘ah mãe, você nem sabe, tava que nem uma 

puta lá na sorveteria, não sei o que, e a senhora não faz nada, você tem que 

raspar a cabeça dele, não sei o que [...] isso é uma vergonha, isso é um desgosto 

pra nossa família [...]’. Parece que eu sou um problema, assim, parecia assim 

que eu era um... sabe? Um... que eu era um desgosto na família. Eu peguei, 

arrumei minhas coisas, assim, e de madrugada, fui embora pra... morava no 

interior, fui embora pra Belém, e de Belém, eu peguei uma carona e vim 

embora... Assim, sem destino.”. 

[fala do irmão de Amanda]: ‘Isso é uma vergonha, que não sei o que... 

tem não sei o que no meio das pernas e não honra a nossa família, a senhora 

se finge de cega e ainda defende quando eu vou falar as coisas pra senhora, a 

senhora defende ele’. 

Marcos: “Com doze anos. Aí arrumei uma briga com ele uma vez 

porquê... ele... em casa... a gente, na época, tinha uniforme né, era uma saia, 

uma bermuda, uma calça. Era, de babadinho ainda... assim, ó. Só que eu só 

usava minha bermuda e minha calça, só minha bermuda e minha calça. E 

minhas irmã usava todos eles né, calça... Aí meu irmão questionou porque que 

eu não ia usar a saia, eu falei “porque eu não gosto.”. Aí ele falou “você vai hoje.”, 

falei “eu não vou!”. Ele falou “você não vai, então você não vai sair de casa”, aí 

o que que ele fez? Me acorrentou. Quando ele me acorrentou, eu fui pra 

escola... Aí depois no outro dia eu fui pra escola... Depois desse dia a eu nunca 

mais voltei pra casa. Aí conheci droga, conheci um monte de porcaria... Vim 



149 
 

parar aqui em São Paulo. Me acorrentou na mesa...  No outro dia. Quando minha 

irmã veio, minha irmã veio, brigou com ele, falou que não podia. Que minha irmã 

morava em Guarulhos. Eu fiquei acorrentado, a noite inteira e o dia inteiro na 

mesa. (...) depois quando ele me liberou, eu lembro como se fosse hoje, eu tinha 

doze anos pra treze... depois tá, depois disso eu nunca mais voltei.”. Fugiu de 

casa somente com o material na mochila aos doze/treze anos. “Saí de casa... 

quando eu fui em Guarulhos ver minha irmã... minha irmã tinha... na delegacia 

me dado como morta. Porque eu tinha sumido, né...”. 

Bianca relata que ao assumir para a família que tinha o desejo de se 

vestir de mulher, aos doze anos, foi ‘convidada a se retirar’ de casa, enfrentando 

muitas dificuldades, sobretudo com sua mãe. 

Bianca: “Aí meu pai morreu... tanto que quando meu pai morreu, minha 

mãe até falou pra mim, falou (...) assim, ‘você tem sorte! [...] Se o seu pai tivesse 

vivo, você estaria... morto [...]’. “Meu pai matava mesmo. Aí, meu pai morreu, 

tinha onze anos. Aí... quando chegou com doze anos, eu já me assumi, né, 

falei que eu era. A minha mãe falou na minha cara, “[...], mas na minha casa 

não”, e eu falei que eu já ia, queria virar mulher! Mulher! (...) me vestir com roupa 

de mulher... Minha mãe veio, falando pra mim, se eu não tinha como arrumar... 

uma namorada, não sei o quê... aquela coisa de mãe. Falei: “mãe, mas o quê? 

Será isso que a senhora quer? Que eu me vista de homem, arrume uma mulher 

e fica dando pros outros, na rua?” (...) – falei, “[...] é, porque é o que vai 

acontecer!”. Ela, ‘ah, então a vergonha vai ser pior...então pega seu rumo. Dentro 

da minha casa não. Ou uma coisa ou outra, ou você vira homem, ou pega seu 

rumo...’.  

Bianca: “Peguei e saí. [...] Eu esperei meu pai morrer, porque se eu 

falasse, meu pai tinha me matado... Aí, quando meu pai morreu, eu falei, “ai, 

graças a Deus” ... Meu pai matava.”. [...] “Querida, quando eu me assumi, foi... 

eu assumi logo no começo da AIDS, do HIV. Roupa era separada, prato, garfo, 

copo, mulher, tudo. Todos! Todos. Tudo era separado. Aí, eu saí da casa da 

minha mãe pra morar no prostíbulo, na zona, antigamente era zona... Lá no Rio 

de Janeiro. Mas na época, menina, eu [...] foi a pior... lógico, me libertei, graças 

a Deus [...].”. 



150 
 

Ela conta que passou fome em muitos momentos nesse início de 

transição, quando saiu de casa. Com o dinheiro ganho do seu primeiro programa, 

aos doze, ela foi comer. 

Bianca: “Já teve época de eu chegar num bar... Cheguei a pedir um prato 

de comida fiado. Um homem, menina, acabou [...]. ‘Eu não tô aqui pra dar comida 

pra ninguém. Se você não tem dinheiro, se levante e saia’. Aí um taxista, ‘não, 

pode pôr comida pra ela, por favor’. “Menina... foi a pior comida que eu comi na 

minha vida! Aquilo... Eu chorando, descia rasgando... a vergonha. Aí, o taxista 

falou: ‘Não, não fica assim, não, pode comer!’ (...) “Sabe, parecia que eu tava 

engolindo um... arame. A comida... [...] dá muita vergonha. Por isso que eu falo, 

tem muita gente que prefere dar comida pra vagabundo, do que pra um 

homossexual.”. 

As transformações corporais necessárias para ‘adequação’ do ser 

sexuado ao gênero que melhor lhe representa, geralmente são realizadas a partir 

do uso de hormônios e aplicação de próteses e silicones, especialmente no caso 

das travestis e da mulher trans. Mas também, e a priori, os estudantes ouvidos 

na pesquisa falam sobre uso de roupas, maquiagem, corte de cabelo como 

referências de gênero e, especialmente, o ‘jeito’, ‘comportamento’, ‘postura’ que 

denunciavam a condição de ser trans desses em relação ao olhar do outro.  

Os outros (família, amigos, professores) sempre apontavam que havia 

algo que escapava à normatividade nesses sujeitos que se colocavam em 

posição de negação e transgressão das normas de gênero, e a forma como 

faziam isso era pela via da condenação. 

Amanda relata que, antes de sair de casa, já passa a mudar sua 

aparência, inclusive com o uso de hormônios que sua prima que era enfermeira 

lhe fornecia, além de usar as roupas da irmã quando não estava em casa. 

Amanda: “É, comecei a deixar crescer meu cabelo, pintei meu cabelo de 

louro.... Na época, era só uma orelhinha que os meninos furavam eu furei as 

duas, era brinquinho de pedrinha, eu usava argola”. 

Amanda: [Referindo-se a sua prima] “Ela tava estudando comigo, e ela 

era enfermeira já, ela era agente de saúde, e... ela me dava hormônio, cento e 

vinte e um, né, tudo, pra eu tomar, falava ‘toma que você vai virar mulher, se 

você tomar...’, e eu tomava...”. 



151 
 

O tratamento com hormônio sempre foi por conta própria, somente 

depois de adulta e de ter acesso à saúde é que ela passa a ter acompanhamento 

médico. O silicone também foi implantado de forma clandestina e, infelizmente, 

é muito comum a falta de cuidados pré e pós-operatórios exigidos, o que causa 

sequelas, como é o caso também de Patrícia, que realizou procedimentos 

estéticos assim que chegou a São Paulo, aos dezenove anos. 

Amanda: “Só que o meu, é... aconteceu assim, na época, tinha que... o 

negócio é o repouso, né? Além de ser uma coisa clandestina, a gente tem que 

ser... Tem que repousar, né, e eu não tive repouso, desceu, assim, um 

pouquinho assim, pro pé, deixou o pezinho inchado.”. 

Patrícia: “Em uma semana, eu bombei. Em uma semana, eu bombei... e 

eu, na outra semana, coloquei meu peito, me plastifiquei três meses aqui. Em 

três meses, eu tava toda feita. Fiz meu nariz. Meu nariz eu fiz também, me [...] 

em três meses, como muitos vieram comigo, desistiram e voltaram, caiu nas 

droga, foram pra Cracolândia... Eu não desisti, não.”. 

Patrícia: “A verdade é que... hoje para levantar, fazer as coisas, cuidar 

da casa, cuidar das coisas..., mas é a canseira também. Eu tenho silicone no 

corpo também. A perna doendo, sabe? Eu tenho no corpo todo... aqui na perna, 

quadril, 9,5 kg. E é pesado. Para mim, andar um pouco no mercado, eu não 

consigo andar... Eu estou com 82 kg depois do silicone, eu pesava 60 kg. Porque 

o próprio silicone... A gente não come direito, né? A gente tem que trabalhar para 

pagar água, luz... e tirar a comida, né? Não tem aquela hora de comer direitinho. 

Me arrependo, não. Eu só me arrependo porquê... pior que eu fico me sentindo 

cansada, né?”. 

Xeila também fala sobre as alterações que realizou no corpo, depois que 

veio para São Paulo, por volta dos seus vinte e quatro anos, e diz que não faria 

mais nenhuma alteração em seu corpo, somente no nariz. Ela usa ainda a 

expressão ser/estar “travestida”, dando uma ideia de transitoriedade a sua 

identidade de gênero: 

Xeila: “Ah, a minha alteração... do meu corpo, eu só coloquei silicone no 

bumbum mesmo, então, eu acho desnecessário pra mim... Eu não tenho essa 

(...) de colocar prótese, de... Porque eu já tenho uma aparência feminina, eu 

sempre tive esse... voz fina, jeito delicado. Por mais que eu saque que eu tenho 

(...) o meu sexo masculino, que eu ainda tenho ainda, a minha atitude masculina, 



152 
 

eu tenho ainda [...] meu DNA masculino, eu tenho meu (...) cromossomo 

masculino, que eu sei que eu tenho... Qualquer uma tem!” (...) Faria só o meu 

nariz, que é uma cirurgia unissex, né? Que eu gosto de melhorar (...) não seja 

colocar prótese, encher o bumbum de... Não, pra mim tá bom.  Fechar e empinar 

um pouquinho [o nariz].”. 

Xeila: “O transvertido, que o povo não coloca nessa [...], o transvertido, 

que é o correto, que é o homem transvertido, transformado em mulher. Uma 

aparência feminina!”. “E eu acredito... Que, se algum dia, eu tiver a oportunidade 

de me des-travestir... Eu vou me des-travestir. Porque eu nunca tive uma vida... 

masculina, eu nunca tive... Eu nunca me inseri na sociedade [...]. Com uma 

aparência masculina, com um comportamento. Eu queria saber se eu ia ter, (...) 

ia ser... recepcionada da mesma forma, que nem eu sou de mulher. De fato, que 

não! De fato, que não! Se eu [...] tomar um anabolizante e me des-transformar, 

que nem uma mulher... Se denomina homem ou uma trans e vira que nem [...] a 

filha da Gretchen virou, eu posso me des-transformar de uma trans e virar um 

homem, entendeu? Com uma aparência masculina. Mas não é por conta que 

eu queira, é por conta da sociedade, ainda me sinto muito rejeitada, 

humilhada, em todos os lugares! Se as pessoas não falam, elas te olham! As 

pessoas nunca vão aceitar que isso existe, há milhares de anos, gente, não tem, 

quantos milhões de anos. Não aceita... Não aceita. Então eu me arrependo por 

conta disso. Não por culpa minha, que eu me acho bonita, gostosa, não estou 

com depressão, eu me acho... mais linda do que muitas mulheres que 

supostamente deveria ser bonita!”.  

Xeila: “Que eu tenho pra mim que com meus cinquenta, sessenta anos, 

eu... se eu chegar aos sessenta, eu não vou ser travesti, não vou ter coragem 

de (...) viver de mulher. Eu não vou ter, porque eu vou me envergonhar. Porque 

eu acho muito feio... Uma travesti velha! Feio! Mana, é algo tão impressionante 

nesse... esse pensamento que eu tenho meio machista, né? É coisa de homem 

isso, você sabia? Coisa masculina. Assim como uma mulher... Velha não pode 

ser mulher. Tem que ser rejeitada e humilhada porque ela está velha. Eu penso 

assim, eu estou de travesti, vestida de mulher até eu vejo que... dá. No dia que 

eu vê, que eu virar motivo de chacota... A ponto de me afetar, eu me des-

transformo total. Eu tenho esse pensamento desde... Eu tenho esse pensamento 

desde sempre! Nunca me entreguei esse meu lado feminino total. Nunca me 



153 
 

entreguei. Não tenho vontade de ter... sexo feminino... Não acho bonito quem... 

faz, não tenho inveja...”. 

Xeila: “Eu acho muito louco quem tira o sexo e faz outro, eu acredito que 

é muito louco porque é assim... eu, meu pensamento, [...] Eu não vou fazer, algo 

em mim, que eu não gosto. Que eu não suporto ver! Que eu não gosto de tocar! 

É uma parte feminina. É complexo, né, é contraditório, não é? É muito louco, 

porque se eu não gosto de mulher... da periquita, de [...] uma vagina, eu vou 

colocar uma vagina na minha... Em mim?! Pra mim dormir, acordar, olhando e 

tocando no bagulho que eu não gosto?”. 

A transição de gênero de Larissa, contudo, já vinha acontecendo antes 

mesmo de ela se autodenominar trans. Hoje, ela faz tratamento e 

acompanhamento hormonal pelo SUS, mas uma amiga lhe dava hormônios 

antes disso, e ela conta dos efeitos: “Mudou! Muito muito. Eu era magra. Muito 

magra. Eu tinha bunda, mas eu (...) era muito magra. Meu peito inchou demais. 

Minha cara inchou. Eu usava 37, agora eu estou usando 45.  Mudei. Mas eu já 

tinha tomado um hormônio... pra minha amiga... que ela tinha me dado. Aí eu 

falei, “eu...vou fazer pelo SUS.” Que falavam que estava fazendo o tratamento 

pelo SUS. Vai fazer... eu acho que três anos já. Mudou... bastante. Tem dia que 

eu chego mal-humorada, irritada, com fome... Pra dormir... aí, é horrível.”.  

Ela também diz que tem projeto de implantar silicone em breve: “No 

peito. Quero colocar muito. Mas é isso. [...] Eu acho o meu corpo bonito. Só falta 

o silicone mesmo.”. Inclusive, ela conta que seus pais souberam que ela é hoje 

uma pessoa trans, mas que continuam a ter dificuldades em aceitá-la: 

Larissa: “A minha mãe sabe, só que ela tem preconceito... Até hoje. Ela 

acha que ninguém é obrigada a saber, e respeitar e aceitar. Eu falei pra ela, 

“Nunca pedi o seu respeito. Aja com seu papel como mãe. Que importante que 

você tem é que me amar. Se você não me ama... você não está se amando 

também. Então, se você não gosta de mim pelo meu jeito, eu não fico... Não 

tenho coragem de ficar com você, tipo, ter algum [...] vínculo com você, como... 

uma filha, que te ama, que te abraça, que pergunta se está bem ou não. Meu pai 

eu tenho... [...] não tenho vínculo com ele há anos também... Nem eu, nem minha 

irmã. Só que minha avó me fala, tipo, ele pergunta pela gente, mas ele não... faz 

nem questão...”. 



154 
 

Em seu texto “Mil sexualidades”, Fajnwaks (2023) apresenta as 

diferenças entre os grupos que formam os ‘sujeito trans’, distinguindo o sujeito 

transgênero do sujeito transexual, dentro da questão da demanda de transição 

de gênero. Para Fajnwaks:  

 

[O] Transgênero busca uma nova identidade, geralmente, 
mobilizando o aparato Real, Simbólico e Imaginário que lhe 
permite obter uma nominação já sem o Outro que a tenha 
determinado, e onde a mudança de nome e muitas vezes a 
invenção de um nome vêm, à maneira de um novo nó R-S-I, dar 
à luz um ser falante com uma nova identidade. 

 (FAJNWAKS, 2023, p. 68) 
 

 

Sobre o sujeito “transexual”, seria um caso particular da “[...] fluidez do 

gozo próprio à nossa civilização [...].” (FAJNWAKS, 2023, p. 71), relacionado ao 

capitalismo como discurso e modo original de produção de gozo. É como se a 

ordem simbólica já não funcionasse mais como referência a partir da qual o 

sujeito se constrói, pelas suas identificações, e onde encontra os significantes 

para se nomear.  

Esse autor revela que “[...] O Outro simbólico não mais funciona como 

lugar de inscrição do sujeito, e é mais sua relação com o gozo que é enviado 

quanto à sua identidade.” (FAJNWAKS, 2023, p. 71). O sujeito transexual, 

portanto, põe em questão a própria noção de gênero – acredita em uma 

“identidade sexuada do gênero”, querendo chegar a um Outro sexo, buscando 

claramente inscrever-se em Outro gozo.  

Bianca prossegue, relatando sobre as alterações que fez em seu corpo 

em meados da década de 1980, quando os riscos da utilização de silicone 

industrial eram imensos, levando muitas mulheres a não resistirem aos 

procedimentos. E, quando resistiam, as sequelas diminuíam a qualidade de vida 

dessas pessoas, que sofrem com inchaços nas pernas, rosto, além de problemas 

de circulação sanguínea irreversíveis anos depois da aplicação.23 

Bianca: “Eu coloquei silicone industrial, eu tinha quinze anos. [...] o 

silicone é injetado. De passar em pneu... é um... um gel grosso, tipo gel de cabelo 

que passa em pneu, em painel de carro, a gente... Não sei quem foi que inventou 

 
23 Mais informações sobre os riscos do silicone industrial em: 
https://www.scielo.br/j/rbcp/a/6NXSF8C9Hfw3PFx8zbfQtDS/?lang=pt (acesso em 28.12.2023). 



155 
 

esse negócio de injetado. Teve muitas que morreram, como muitas amigas 

minhas, quando eu fui colocar meu... meu silicone, eu tinha pago, na época foi 

trezentos dólares, menina, em 1985, imagina o quanto era. Era em cruzeiro na 

época... Dólares! Trezentos dólares era [...] uns 30 mil reais, como se fosse hoje. 

Eu juntei, mas saía com tanto gringo... Tinha preços, não sei o quê [...], eu queria 

ter bunda. Parecia uma gaveta, aquela bunda pra dentro. Falei “[...] não, todo o 

mundo com bunda e eu desbundada da vida? Não!’”. “Aí, quando eu juntei 

dinheiro, paguei a bombadeira que foi na Lapa, a finada Sivirina, que era a 

melhor bombadeira que tinha, fazia os melhores corpos. Quando eu cheguei lá 

tinha uma bicha morta. Ela disse: “Olha, volta outro dia, porque a menina gorrou, 

gorrou (...) e morreu”, na linguagem da gente. Falei, “Não, mulher, mas tô com o 

meu dinheiro...”, “Ai não, volta amanhã, porque amanhã eu coloco o seu silicone. 

A seringa grossona, [...] rachante... e ela: ‘Não grita!’. Aí pegou, colocou, ‘Vai, 

some daqui!’.”. 

Bianca: “A bicha... deixaram eu na praça, [...] a seringa no braço... [...]. 

Quem é que vai assumir? Só as pacientes. [...] Ele dentro da gente... [...] explicar 

como ele fica. Ele vira um bife de fígado, é petróleo. Ele, com o tempo, ele vira 

aquele bife. Aquela placa preta de óleo... Que parece uma gangrena... 

gangrenado. Aquela coisa preta... É um bife de fígado. Que o silicone, ele... vira 

um vício.”. 

Assim como foi com Amanda, Larissa e Patrícia, Bianca começa a usar 

hormônio por indicação de colegas, mas há um diferencial importante, que é o 

contexto histórico: na década de 1980/90, ainda não havia disponível no SUS 

um acompanhamento para as pessoas trans. Ela relata como era: 

Bianca: “Mas era dose... que a gente... eu acordava, tinha vezes que eu 

acordava e meu peito pegando fogo, e aquele leite descendo do bico do peito... 

era hormônio saindo. [...] a gente ia... aplica! Duas aqui, duas aqui... os 

farmacêuticos querem vender. [...] É porque, antigamente, você chegava na 

farmácia, quero tomar esse, essa... eles davam... Antigamente... Eu pegava 

você: ‘Aí, vamos lá, mulher, você está com o corpo horroroso, vamos lá colocar 

silicone, tem dinheiro? Tem! Vamos lá!’. “Eu conheço cirurgiãs... Eu, problema 

cardíaco, se eu tiver com dez mil aqui na mão... Lá para as seis horas da tarde, 

eu com peito. Peito, nariz feito, tudo feito. Tem clínica aqui em São Paulo, é você 



156 
 

chegar... Tem exame de coração aqui na Luz... taca, abre aqui, taca o peito aqui, 

põe... faz o meu nariz [...] seis horas da tarde, eu estou em casa toda feita.”. 

As alterações no corpo, como a colocação de silicone industrial nas 

nádegas e nos seios, possibilitaram, na década de 1980, que pessoas trans, 

como a Bianca, pudessem ajustar sua imagem e corpo à sua identidade. 

Infelizmente, tais tratamentos não eram apoiados na medicina regulamentada e 

nas leis jurídicas, tampouco visava a qualidade de vida. E, ainda que ela tenha 

feito as transformações corporais para redesignação de sua identidade, Bianca 

disse que nunca quis realizar a cirurgia para a retirada do órgão genital.  

Nesses casos, Fajnwaks (2023), ainda em sua obra “Despatologizar o 

sujeito trans e outros ensaios lacanianos”, vê sentido no uso do termo “sujeito 

trans”, para abordar transgêneros e transexuais – sujeitos que se situam fora da 

lógica fálica, e que não se colocam do lado fálico da sexuação, uma vez que a 

questão trans (seja de transformações de gênero ou de sexo) é atravessada pelo 

desenvolvimento tecnológico das cirurgias – antes, tratamentos com silicones 

industriais (2023, p. 84).  

Atualmente, o autor lembra que a medicina se apoia em leis, que exigem 

entrevistas com as pessoas trans antes da realização de cirurgias de 

redesignação sexual. A transição, marcada por alterações corporais, para o 

autor, parecem ser uma solução para a localização do gozo no corpo, ou melhor, 

de arranjos do ser falante com o gozo, o que interroga a teoria analítica (2023, 

p. 86). É, então, uma forma de ajustar o sujeito ao gozo que “[...] corresponderia 

ao tipo ideal do seu sexo”, defendendo ainda que há uma “[...] tensão entre a 

Psicanálise lacaniana e os sujeitos trans.” (p. 87), isso porque...   

 

Lacan abordava a transexualidade a partir da lógica fálica, 
falando do erro que conduz o sujeito trans a tomar o significante 
fálico pelo significado e querer, então, suprimi-lo. Isso 
determinou que, durante muito tempo, se abordasse 
sistematicamente a transexualidade como uma forma de psicose 
em que a significação fálica estava reduzida a zero por esse 
erro. Há que se assinalar que não é sempre que o sujeito 
demanda a castração real. (FAJNWAKS, 2023, p. 87). 

  



157 
 

Bianca se denomina travesti, e não, mulher trans, e aponta que o corpo 

e a imagem são muito importantes para as pessoas que vivem experiências trans 

identitárias. 

Bianca: “Eu não quero ter uma vagina, eu só gosto de me vestir. Esse 

negócio de sonho em ter uma vagina, fazer mudança de sexo. Não! O homem, 

aquele que eu te falei, o primeiro homem que eu tive, era hétero, se eu for uma 

lésbica, não está escrito na sua testa. Você vai passar, se tiver uma... torcida do 

Corinthians, [...] você vai passar: ‘[...] olha, que menina gostosa! Não sei o quê...! 

Se você é prostituta, não tá escrito, “sou prostituta”. Agora passa eu. Um gay, se 

anda duro, [...] ele ajuda a bater na gente. Agora passa a gente, que é travesti...”.  

O texto “A questão trans em nossa época”, de Edith Tendlarz (2020), 

reflete sobre a variedade de escolhas sexuais atualmente, em nosso século. A 

autora reforça que Lacan, a partir de 1970 (Último Ensino), propõe uma lógica 

para a sexuação (tábuas da sexuação de Lacan) e destaca que a relação sexual 

entre homens e mulheres liga-se a uma “[...] imagem do corpo”, estruturado a 

partir do estágio do espelho (TENDLARZ, 2019, p. 15).  

No seu texto “Corpos trans” (2019),24 Alejandra Antuña revela que “[...] 

nada podemos dizer deles, de homens e mulheres, sobre como defini-los. É por 

isso que a noção de identidade de gênero não faz sentido para a Psicanálise.” 

(TENDLARZ, 2019, p. 36).  

Essa afirmação põe em xeque a questão do que é ser um transexual ou 

uma travesti: há aquelas que optam e necessitam de cirurgias de redesignação 

sexual, outras, não. Por isso, para a autora, a noção de “identidade de gênero” 

carrega em si alguns pontos centrais: a identidade de gênero como um direito e 

como a vivência de cada um; interna e individual, tal como a pessoa se sente, a 

qual pode corresponder ou não ao sexo do seu nascimento (TENDLARZ, 2019, 

p. 36).  

Fajnwaks (2023), nessa perspectiva, apresenta em “Mil sexualidades”, 

pessoas que vivem experiências trans identitárias e ultrapassam o binarismo 

presente na diferença sexual e na oposição fálico/castrado que cifra o 

inconsciente, segundo Freud.  

 
24 Texto presente no livro “Género, cuerpo e psicoanalisis”, de org. de Edith Tendlarz, 2020.  



158 
 

Segundo o autor, Lacan, ao defender o Um-de-gozo (a partir de seu 

Último Ensino), “[...] já abordava a experiência da sexuação, não em relação às 

determinações inconscientes que vêm ao sujeito desde o lugar do Outro, mas 

sim, em relação aos arranjos com o gozo que o ser falante obteve ao longo de 

seu devir como ser sexuado.” (FAJNWAKS, 2023, p. 61). Cada letra da sigla 

LBGTQIA+ propõe modos particulares de gozo fora do semblante fálico, 

semblantes que atravessam e deles se liberam, sendo, assim, sexualidades que 

ultrapassam as “[...] coordenadas desejantes que descrevia Freud, quando nos 

dizia que, no inconsciente, não existe inscrição da diferença sexual, já que o 

inconsciente somente reconhece a dualidade fálico ou castrado.” (FAJNWAKS, 

2023, p. 62). O referido autor destaca ainda a relação entre a sexualidade e o 

real, como o que não se captura, sem sentido e sem significação, colocando a 

sexualidade, assim, do lado do que provoca furo e do enigma. Para ele, 

 
A sexualidade nos confronta com o fato de que existe ali um real 
em jogo, o que implica que, para nomear-se sexuado, o ser 
falante não pode autorizar-se somente dos semblantes que vem 
do Outro. A sexuação implica uma dimensão enigmática, real, 
que faz com que, se o ser é sexuado [...] pode apoiar-se em 
significantes e identificações que vêm do Outro. Autorizando-se 
deles, não faz mais que recobrir parcialmente o buraco 
fundamental de quem confronta a sexualidade. 

 (FAJNWAKS, 2023, p. 66) 
 

Ser uma pessoa transsexual é, então, uma solução singular à sexuação 

do falasser, e, em nossa época, um desafio à normalidade que responde com 

violência, a ponto de Xeila dizer reiteradas vezes que se arrepende de ter se 

tornado travesti, e que não concorda com o termo ‘mulher trans’: 

Xeila: “Eu... eu me arrependi por conta da rejeição da sociedade, da 

família, entendeu? Do... [...] daquela imagem que as pessoas têm de travesti, 

que é bandido, que é ladrão, que é mentiroso, isso não vai mudar nunca! Ela 

pode se formar, ela pode chegar em qualquer lugar, em qualquer status da 

sociedade... Nunca vai ser respeitada como pessoa. Então eu me sinto assim, 

forçada (...) eu sou forçada na sociedade... a viver! Isso eu me sinto muito 

rejeitada. Por mais... eu vivo? Vivo, em todo lugar eu vou, mas você se sente 

rejeitado... pela família... Em todos os lugares... e pelas pessoas, as pessoas 

não querem sentar do teu lado, as pessoas não querem conversar contigo no 

meio da rua... Até os que te procuram mesmo para praticar [...] que vive, 



159 
 

prostituição, os caras que procuram, procura escondido, porque... na rua não 

fala, manda ir na frente, não caminham... As pessoas têm vergonha disso.”. 

Xeila: “Então... Eu não sabia que se travestir de mulher, o homem se 

travestir de mulher... Seria tão vergonhoso. Tão rejeitado, tão manchado... tão 

humilhado... tão escarnecido pela sociedade, pelos parentes. Eu não sabia, se 

eu soubesse, se ele tivesse me falado, as consequências disso aqui, de se 

travestir de mulher, eu não teria me assumido com uma... aparência feminina. 

Eu teria continuado a ser homossexual, gay, tendo minhas relações sexuais... 

Sem precisar me expor, sem me vestir. Com... que não tem trejeito, que... é... 

ajustado, entendeu, eu gostaria de ser assim.”. 

Xeila: “Se você for um gay, tá bom! Mas se controle, não tenha trejeito 

que eu criei um homem, e um homem, as pessoas têm essa imagem de 

aparência! As pessoas só vivem de aparência. Então, se você é, fica assim, não 

demonstra pra ninguém, te esconde!”. 

Xeila: “Agora, tem a mulher trans, que eu... definir assim, Trans... Um 

homem transvertido pra uma mulher. É colocado, denominado mulher trans, que 

eu acho muito forte. Se uma... trans, é transvertido... Transvestido de homem 

pra mulher... Não afeta ninguém! Eu era homem, fui transvertido! Terceiro. 

Homem, mulher, que virou trans. Pra que eu colocar o ‘mulher”! É por isso, esses 

contextos, assim, de... de mulher... É isso que gera o preconceito da sociedade. 

Eles, que parece que apoia, parece que... [...] incentivam o ódio, mais e mais, ao 

mesmo tempo que apoia, parece que ele te crucifica, mais quer beber do teu 

sangue. Porque [...] o povo sabe que a sociedade é uma unidade em si, nunca 

vai aceitar. “Você é uma mulher, sim!”, não! É um viado para sempre. É um 

homem para sempre.”. 

Xeila: “Mulher, não se enquadra. Quando você fala: mulher trans, eu sou 

uma mulher? Isso gera ódio nas pessoas, nos héteros, nas mulheres... Porque 

eles não conseguem assimilar, aceitar isso. É uma ofensa pra um homem, é uma 

ofensa pra mulher. Uma trans, uma transvestida, falar, “eu sou uma mulher”. Isso 

é uma ofensa pra uma mulher, pra qualquer um homem... Vai ser homem! Não 

vai... ser respeitada [...] não tem lugar nenhum... [...] a não ser prostituição. Não 

muda nunca. Amiga, eles bebem o nosso sangue, esse povo que acha que 

apoia, não apoia nada. E tá botando a sociedade, o mundo inteiro, contra as 

travesti, contra tudo...”. 



160 
 

Dos depoimentos, Larissa detalha as violências presentes também no 

mundo do trabalho, incluindo preconceito, agressões e traumas.  

Larissa: “Cheguei nessa loja, quem me atendeu foi uma... gerente. E eu 

já sabia que ela era evangélica. Porque ela começou a me... falar muito que... 

[...] se eu era gay... aonde que eu (...) nasci, morei. Aí começou a fazer um monte 

de pergunta, falou... que eu deveria fazer uma prova de novo [...]; eu não entendi, 

mas tá bom...  Aí eu fiz a prova, fiz tudinho, direito...  [ela] assinou minha 

carteira...E eu [...] comecei a trabalhar. [...] no primeiro mês... tava legal... No 

segundo, ela começou a pegar no meu pé, porque eu era muito... alegre, né, 

com [...] os clientes. E ela falava que eu deveria ter postura... porque você é 

homem, você nasceu homem. Você tem que ter postura de homem. É muito feio 

você fazer o que você faz, ficar desmunhecando, falando fino, essas coisas. E 

eu comecei... a não aceitar aquilo. Já estava maior de idade, já estava sentindo... 

a maldade do ser humano. E aí eu comecei ver, tipo, a maldade. Que [...] eu 

sofria preconceito dentro de casa, no trabalho. Aí... todo dia era (...) uma 

reclamação. Que eu deveria ter postura, que eu deveria ter postura, eu deveria 

ter postura. Só que ninguém ficava do meu lado, na época. Teve uma vez que 

tinha um menino, ele... fazia [...] é... comentários preconceituosos. Falando que 

o meu sotaque era horrível... que eu tinha...  jeitinhos muito... aflorados, dizendo 

ele.”. 

Larissa: “E teve uma vez que ele veio em cima de mim, queria me bater, 

me dar um murro na cara. Vestido de trabalho. Me agredir na porta da [...] loja. 

Aí ele... levou uma suspensão, (...) foi pra casa e eu fiquei trabalhando. E ela 

[sua supervisora] falou assim pra mim: ‘ó, se você não ouvisse o que eu tô 

falando pra você, [...] não ia acontecer... isso contigo. Eu sei que você é vítima, 

mas você tem [...] deve ter postura! Você tá num lugar de trabalho, você não 

pode fazer isso’.” 

Larissa: “Aí eu ficava com muito medo, aí, isso aí me deu uma crise de 

ansiedade que nunca aconteceu isso comigo. Teve um momento que eu...  que 

eu sofri um... ah, eu fui trabalhar, né, na porta, na época, e aí a mulher... chegou. 

Aí eu entreguei um panfleto pra ela, e falei, ‘oi, vamos fazer o cartão de crédito, 

e tal.... E aí, eu sem querer passei a mão no cabelo dela, e falei, “nossa, o seu 

cabelo é lindo, vamos fazer, meu amor...”, aí ela... aí o marido dela chegou. 

Falou: ‘ah, você tá dando em cima da minha mulher, que não sei o quê’, ele veio 



161 
 

querer me agredir, e aí na hora que ele me agrediu ele me deu um murro no 

peito! E aí eu pedi ajuda! Aí eu corri dentro da loja, ele veio atrás... E aí a gerente 

falou assim, “ué, por que você tá querendo agredir ele? Ele gosta da mesma 

fruta que ela gosta. E eu ouvi isso. Aí, eu fiquei assim, mano, sem palavras, fiquei 

sem reação... Aí, eu fui lá pro banheiro, eu comecei a ter crise de ansiedade, 

sabe quando você fica com falta de ar, você não consegue falar... eu fiquei desse 

jeito. Aí, me deram um copo d'água. Aí, eu fui pra casa. E aí ela começou... ela 

não tava querendo mais que eu ficasse na empresa. Desde o primeiro dia, acho 

que ela foi obrigada a me empregar, só que ela não queria! Eu sofria preconceito. 

Às vezes eu escutava... Uma menina uma vez me falou: ‘ó, o marido dela falou 

isso pra você’ – ‘esse viadinho é muito... sem noção, né?’.” 

Larissa: “E eu [...] e ela falando isso pra mim, eu fiquei muito assim... 

será que é esse é o problema, sou eu? E eu sempre ouvia isso. E aí tinha uma... 

uma menina que também cuidava da gente, e ela fazia questão de me falar isto 

pra mim: ‘ó, muda a tua postura, muda a tua postura!’ Porque ela falava 

também.”. 

Patrícia relata que, assim como os demais, passou por situações de 

violência por ser travesti, mas também conta das vulnerabilidades das condições 

de vida ao chegar em São Paulo para trabalhar com prostituição. Além disso, 

conta que se casou com seu ‘primeiro cliente’ que a tirou das ruas e a agredia 

muito em casa, aparentemente como uma tentativa de ‘moldar’ seu 

comportamento e sua postura, ou “ensinar” para Patrícia como ela deveria ser. 

Patrícia: “Era horrível. Eu apanhei muito dele, nossa! muito, muito junto 

dele. Ele era muito agressivo, né? No começo, ele era uma maravilha, né? 

Nossa, um ano! Dois anos, era uma maravilha. Passaram os dois anos e era um 

inferno. Era briga, briga, briga, soco lá, soco pra cá. Coisas em casa não tinha.  

A gente tacava um no outro, né? Era muita agressão, muita agressão.”.  

Ela prossegue: “Eu apanhei três anos dele. Depois que um dia eu 

acordei pra vida, eu falava, poxa! Não vou apanhar mais! Quando ele for levantar 

a mão pra mim, eu só ia pegar o facão, o facão taquei no peito dele. Só não 

matei ele porque por acaso que eu dei de lado... Pá, no peito dele. Aí, ele ficou 

internado, uns dois dias. Eu quase furei o coração dele. Aí a gente chamou, 

chamaram a polícia, foi pra Delegacia. O delegado falou... foi, deu a razão pra 

mim, foi legítima defesa. Falei: “Olha só, eu moro com ele quase dez anos. Ele 



162 
 

sempre me espancou, mas eu nunca acordei pra vida. Agora que eu acordei, 

vocês querem falar que eu tô errada? Não tô errada? Tive várias marcas de tapa, 

murro que levava dele... apanhei de vassoura dele. Ele quase me matou.  Só 

não me matou porque eu acordei pra vida. É por isso que eu falo assim, cada 

um tem um destino, né?”. “Só que ele me ensinou muita coisa. Se eu tenho 

postura hoje, porque ele me ensinou. Ele me ensinou muita coisa. [...]. A 

gente cansa de apanhar, não é? A gente se agredia um ao outro, né? A gente 

se pegava na porrada mesmo. Ele me jogou de uma escada... Só não morri por 

Deus.”. 

Patrícia: “[...] eu peguei uma pneumonia aguda aqui. Eu fiquei só osso, 

eu era bem magrinha. Eu fiquei internada... Aí, eu fiquei internada três meses. 

Por causa do frio. São Paulo, o clima de São Paulo e o de Minas, é diferente que 

de lá. Em Minas é uma coisa, em São Paulo é outra. Porque é aquela cidade 

que é quase o primeiro mundo, grande, né? Em Minas Gerais, essa cidade que 

eu nasci era pequena, né? Eu passei muito frio... Se eu tô hoje aqui é porque 

graças ao meu esforço e graças a uma amiga minha que me ajudou muito.”. 

Patrícia: “Na região de Paulo, onde eu morava, a gente não podia ficar 

na rua de madrugada, não. [...] Tem uns [policiais] que respeitam, tem uns que 

não respeitam, né? A gente tava com um cliente conversando com um cliente... 

barrava o cliente pra xingar a gente... Xingava a gente, mandava, sair fora e 

deixar ele com a gente aqui. A gente apanhava... muito cliente apanhava por 

causa disso também. A gente tinha que ser humilhado na rua pelos policiais 

também, né? Xingavam e humilhavam a gente.... ‘você é casado e sai com viado, 

nossa! Não tem que olhar na tua cara, não’. Muitos eram humilhados também. 

A gente era bem humilhados na rua também.”. 

Bianca é a que mais relata as situações de violência e agressões por ter 

sido travesti em São Paulo no período histórico de maior perseguição a esse 

grupo, nas décadas de 1980/90. Seu depoimento detalha muitas situações em 

que foi violentada e agredida, o que foi traumático para ela. Ela ainda afirma que 

não gostaria de retificar seu nome porque não quer mais se esconder ou fingir 

ser mulher; ela já precisou fazer muito isso no passado para não ser perseguida 

pelas forças policiais. 

Bianca: “Agora, hoje em dia, todo mundo pensa em trocar nome, 

parabéns, é um direito. Mas eu nunca farei isso. Porque quando eu saí, e me 



163 
 

assumi, eu tinha que me esconder. Eu tinha que passar por mulher... a pulso, 

pra não ser presa, pra não apanhar na cara, como a gente andava na rua, 

policial metia a mão na cara da gente, assim... Como estivesse 

cumprimentando. E ninguém fazia nada! Ao contrário, riam! E sabe quem fazia 

mais? As mulheres! Que pras mulheres... Nós somos uma afronta, pra elas. Mas 

tem muita mulher que não aceita. E as mulheres falavam: ‘Ah, manda esse viado, 

safado, faz virar homem!”.  

Bianca: “Entendeu? Como os homens também faziam. E, na minha 

época, eu queria ser o que sou... Eu nunca pensei em ser mulher. Eu gosto de 

me vestir de mulher... Ter aparência feminina. Mas eu nunca, sabe, tive esse 

sonho, de ter filho... Eu sou uma homossexual assumido. Eu sou uma pessoa 

muito bem, sabe, eu sei o que eu quero pra mim.”. 

Bianca: “A polícia... eu passava perto da polícia, ou tava dentro de um 

táxi... Quando a gente pegava táxi, a polícia mandava a gente descer. Que era 

um abuso... Eles falavam que era um abuso um... um viado, andar de táxi, tinha 

que andar a pé. Aí, eu tinha que ser mulher à pulso... Aí que tá, eu tinha que 

passar por mulher pra não ser pega pela polícia (...). Andando na rua, pra não 

apanhar. Porque a gente andava na rua... “Olha o viado...”. Travesti não podia 

andar de dia. A gente apanhava. O policial descia, quebrava a gente no pau, 

então eu tinha que passar por mulher. Eu baixava a cabeça, andava mais... 

sabe? Eu tinha que ser feminina. Pra eles não descobrir que eu era travesti, eu 

tinha que passar por mulher, tanto que, quando eles me pagavam pra me levar, 

pra me bater, a polícia... Me levaram pra uma quebrada... Levou eu e mais três 

amigas minhas. A polícia falou: ’olha só! Quem diz!’ “É isso, a gente já tinha 

apanhado dentro da viatura, eles estavam tirando uma por uma...”. 

Bianca: ”Meu nome é V. R. dos Santos, meu nome social, Bianca. Eu 

não chego na padaria, “Oi, tudo bem, qual o seu nome?”, “É V.!”. Não. É Bianca! 

Mas em locais assim... Aqui mesmo, eu dei meu nome, de batismo... Qualquer 

lugar, hospital, delegacia... nome de batismo. Primeiro vem meu nome... E 

outra coisa, eu gosto de chocar também. “É um homem? É travesti...”. Agora 

se falar, “Bianca dos Santos!”. Mais uma Bianca dos Santos da vida! Não vai ter 

aquele... suspense, aquela... Eu me sinto uma artista! Sabe? Eu me sinto 

diferente, eu gosto de ser o que eu sou, eu gosto que os outros saibam que eu 

sou. Não ter que ficar me escondendo... Por trás assim, aí, que ter vergonha! De 



164 
 

ser o que é. Porque eu acho assim, se eu colocar o nome de mulher, assim, 

eu vou estar escondendo... E aí eu vou estar voltando pra trás. Quando eu 

tinha que me esconder, atrás da aparência feminina. E se passar por (...), 

rezar, “meu Deus do céu, que eles não olhem pra mim, pra não ver que eu sou 

viado”. Sabe, eu chorava... eu já vinha me tremendo... eu gelava! Falava, “Meu 

Deus do céu, que eu passe como mulher, que eu passe como mulher!”. De vez 

em quando eu passava: ‘Ô viado, atravessa a rua da próxima vez! Se eu te 

pegar!’. Eu dava graças a Deus... Quando eles falavam... Eu já levei um chute! 

Na bunda, de um policial, menina, que eu... Deus é pai, eu senti a bota sair até 

pela garganta! Por isso! Só por ter passado. Eu já fiquei presa, vadiagem. Por 

ter passado na porta de uma delegacia. Eu fiquei de maior, dezoito anos...”. 

Bianca: “Passei na porta de uma delegacia: ‘Você não acha que você é 

muito abusado não?’, “O que eu fiz?”. ‘Você não acha que você é abusado não, 

ô, viado! Passando na porta da delegacia? Com roupa de mulher? Seu traveco!”. 

“Travesti”, eu falei. “Acusação é: vadio, sem emprego, e é uma pessoa 

travestida. De mulher. Sabe qual era a alegação? “A gente tá procurando o 

Victor, e você passa com roupa de mulher, quem é que vai saber? Com essa 

aparência aí... se você é o Victor? Vai ficar aí um bom tempo [...] três meses! 

Tomando banho de água fria de madrugada, comendo resto de comida. 

Apanhando... Tendo que fazer sexo com policial... sexo oral (...). Cheio de... 

fezes.”. 

Bianca: “(...) Eu tô te falando! A CHOQUE pegou... Eles começaram a 

bater... Dava com cabo de vassoura... de... cassetete na cara da gente. No peito. 

Aí quando chegou, ele falou assim, “Quem disse que essa porra é um viado? 

Essa porra parece uma mulher, infeliz... Deixa ela por último” [...]. “Eu falei, ah, 

vou fazer sexo. Vou levar uns tapinhas...”. “Não! Foi pra apanhar mais, só porque 

eu era bonita. Eu apanhei o dobro que as outras apanhou, só porque eu era 

feminina. E bonita.”. 

Bianca: ‘Como é que essa porra pode enganar a gente! Quem diz que 

essa porra é um homem?’. Até paralelepípedo eles jogaram na minha cabeça... 

imagina o que é você apanhar de seis homens. Levando rasteira, até você se 

levantar, do tanto que você apanha. Eu não cheguei, nem conseguia me 

levantar. (...) Agora eles não podem mais... fazer. Olha, eu sou um travesti! Eu 

passei na frente deles, sabe? Tava o tático aqui... tinha mais de cem policiais. 



165 
 

Eu não sou mulher, eu sou viado, você olha pra mim, sou travesti. Hoje em dia, 

você não pode. Sabe o orgulho? Eu tenho orgulho de ser travesti. Mulher 

grande? Não... eu não sou mulher grande, eu sou travesti. Eu gosto que as 

pessoas saibam que eu sou.”. 

Bianca: “Nessa época, menina... Você sabe o que é você tá dentro de 

um táxi, a polícia parar, mandar você pagar o táxi e ir a pé? Ele não aceitava 

você andar de táxi: ‘Esse negócio desse viado, andar de táxi! Vai a pé!’ – E 

levava um tapa no pé da orelha... E os pessoal que passava na rua, ‘bate mais!’. 

Mulheres, principalmente, dando risada... Tem mulher que não aceita. Quantas 

surras eu já levei na rua por causa de mulher? Um homem olhar... “Quer dizer, 

você gosta de viado, né? Você então é viado!”. Um homem pra... não mostrar 

pra mulher que não é, o que que ele faz? Bate! Quantas e quantas e quantas 

surras eu já levei na rua, trabalhando, sendo profissional do sexo. [...] Dia de 

sexta, sábado, dia que o pessoal sai pra rua, pra curtir. Eu me sentia um animal, 

porque... Passava tipo um jardim zoológico, dando risada, jogando coisa. Nem 

em bicho eles faziam isso, e na gente, eles faziam... Hoje em dia, ainda fazem! 

Zona Sul, principalmente.”. 

Bianca: “A alegria dos filhinhos de papai... Era tacar ovo, descer, bater... 

Quantas surras eu já levei? Menina! Sem fazer nada! Você sabe que você tá na 

rua... Tá querendo ganhar o seu dinheiro pra pagar as suas contas, pra você 

comer, descer quatro, cinco boy, filhinho de papai, te quebrar! A polícia passar, 

olhar e não fazer nada. E se você for pra delegacia, quando a gente ia pra 

delegacia... “É, que que você quer também? Vestida de mulher?”. 

Foi o ódio aos trans e agressões nas ruas que levaram Bianca a sair da 

prostituição, aos quarenta anos, após um episódio de violência extrema: 

Bianca: “Eu perdi todos os meus dentes. O cara chegou... me deu um 

soco, eu caí... Chutou minha cara. Ô, meu Deus, eu tenho um corte na cabeça... 

foi de taco de basebol. Eu sentada, o cara passar de carro, [...] dar na minha 

cabeça. Sem eu ter feito nada. Uma vez eu também tava sentada... Com fome, 

esperando um carro parar pra (...) mim fazer um programa, o cara desceu do 

carro, veio correndo com dois pés (...) no meu peito, que eu voava, começava a 

botar sangue pela boca. Sem ter feito nada, nada. Sabe o que que é nada? Só 

por você existir.”. 



166 
 

Bianca: “Depois das várias e várias e várias surras de polícia, eu já fui 

arrastada, já me levaram... para a Igreja das Almas ali na Cruzeiro do Sul, para 

me matar. Várias vezes, já me botaram o revólver na minha garganta, na minha 

cabeça... isso aqui é coronhada. Na testa... na minha boca. Tudo coronhada. Já 

fui tão espancada, mulher. E... até hoje eu não sei... Meu Deus do céu, o que 

que eu fiz?”. Aí, naquela hora que a gente fica... aí, depois fala que travesti é 

isso, travesti é aquilo, aí não sabe o que a gente já passou na vida, mulher! Eu... 

já... teve época de eu andar dentro do ônibus, onde uma pessoa do meu lado se 

levantar, olhar para a minha cara e se levantar porque eu era gay. Travesti. Já 

teve pessoas de eu estar dentro do ônibus, de levantar, a pessoa for sentar, 

outra segurar e fazer sinal para não sentar porque eu tinha acabado de 

levantar.”. 

Bianca: “Tudo o que eu tenho hoje... tudo o que eu tenho... Eu tenho 

meu apartamento, eu tenho minhas coisas, [...] tudo foi com a prostituição. [...] 

Mulher, tem vezes que eu fico olhando o estádio de futebol, quarenta mil 

participantes, quarenta mil espectadores. Ontem mesmo tava passando (...), 

trinta mil! Falei, gente! Esses homens, eu já saí com tudo, desse estádio. Vamos 

colocar, eu caí na prostituição com doze anos. Vamos colocar até os quarenta 

anos. Quantos anos são? (...) Um ano tem 365 dias. Vamos colocar três homens 

por noite. Vamos jogar baixo. Tinha noite que eu saía com quinze, dezoito 

homens, vinte! Eu já saí com dezoito boys de uma vez. (...) Mulher, você sabe o 

que é você sair com um homem, ele te tratar que nem uma dama, “Nossa, você 

é linda. Nossa, você é linda!”. Deixa gozar. Você vai ver o que que é um homem! 

Tinha vezes que eu saía com um homem... cada homem lindo, sabe? Menina, 

parecia, sabe, aqueles namoradinhos que saíam de dia de domingo pra 

passear? Falava, “Nossa, o homem da minha vida! A mulher desse homem vai 

sair feliz”. Gozou, virou capeta! “Desce!”. [...] Tem uns que te quebram... Olha 

isso aqui no meu rosto, isso aqui é coronhada, soco na cara. (...) Mulher!”. 

Bianca: “Não dá para entender. Eu também queria saber. Você acabar 

de transar com uma pessoa... e o cara te quebrar na porrada. Quem não acha 

certo ter que pagar para o viado. (...) Isso aqui é trave, isso aqui é coronhada... 

isso é barra de ferro. O cara acabar de gozar, pega a minha cara e dá com ela 

no volante. Pega a minha cabeça e esmaga no volante. O que está 



167 
 

acontecendo? Você sabe o que é um homem chegar pra você e falar, “desce, ou 

eu vou estourar a sua cabeça!”. 

Bianca: “Pensa na situação, você tá dentro de um carro, o cara... parar 

numa quebrada dessa, ‘desce que eu vou te fuzilar’. Uma vez, menina, o cara 

fez isso comigo. A esquina é nessa porta, para virar, para sair da linha de tiro. 

Parecia que essa porta ia lá... pra rua... nunca chegava. E você sabe o que é 

você dar um passo, e esperar só os... pipoco.”. 

E continua: “Por quê? Mulher, tem vezes que eu falo, a diversão da 

molecada era sair fim de semana pra bater em travesti. Nós era a diversão: 

apanhar. Juntar assim, ‘Vamos sair para pegar os travecos?’. E botava as 

meninas dentro do carro, tipo assim, vamos sair pra uma balada (...). E não 

descia ninguém de carro pra mandar parar de bater. (...)”. 

Bianca: “Olha, eu saí da prostituição... Quando o cara quebrou, chutou 

minha cara, que eu perdi todos os dentes. [...] Da parte de baixo até... eu nem 

consigo usar a prótese. (...) Aí, eu... estava na esquina, o cara chegou e me deu 

um soco. O cara... ele perguntou quanto tava o programa, eu falei pra ele que 

“eu não sou obrigada”... Minhas pernas foram enfraquecendo, eu fui me 

abaixando e acabei caindo. Aí ele pegou, e chutou a minha cara. Ele puxou 

minha bolsa... como ele puxou a minha bolsa, minha [...] cabeça levantou e ele 

chutou de novo. Eu sei que eu apareci em casa, o L. [ex-marido] colocando gelo 

no meu rosto... Ficou o rosto preto. Aí perdi todos os dentes. Aí eu falei: ‘agora 

acabou prostituição’ [...]”. 

Bianca: “Pra eles, não é nada. Mulher, pra eles, matar travesti... Dava 

nada! Você tava só eliminando uma peste mesmo, falar coisa ruim, uma doença. 

Entendeu? [...] Não tinha como trabalhar [...] você perder todos os dentes num 

dia... Eu tinha minha arcada dentária perfeita, um cara chutar e ficar toda 

deformada, sem dentes... Você não sabe o que que é você querer comer e não 

poder, não ter dentes. Humilhante. Aí, eu peguei... Um menino me ofereceu pra 

trabalhar na boate. Eu já tava duas semanas sem ganhar [...]. Aí foi nisso aí, eu 

peguei, fui trabalhar em boate... fui humilhada [...] eu trabalhei com... vômito e 

privada. Eles não dão emprego... Diz pra mim, quantas empregadas domésticas 

travesti você conhece? Não dão emprego pra gente.”. 

Bianca: “Aí, eu, graças a Deus, sempre trabalhei direitinho, porque eu 

posso fazer o melhor, né? Aí o dono que é um amor de pessoa, gente muito boa. 



168 
 

Ajuda muita gente, o E. B., ele é o coordenador de lá, o diretor. Aí ele pegou, me 

chamou. Perguntou se eu queria ficar lá, fixo, trabalhando na limpeza. [...]. Então, 

eu trabalho no CRD. Da diversidade, ali da Major Sertório. Então, ali é o local da 

gente mesmo. Entendeu? E eu, agora eu trabalho lá [...] na limpeza, mas eu faço 

lanche, que lá dá lanche, dá tudo isso. (...)”. 

Bianca: “Então, nesse local mesmo, todas as meninas, tudo almoça lá. 

[...] É porque eu já passei fome! Eu adoro o dia que eu faço almoço lá, o dia 

que... é, lógico, eu cozinho pra todos, do mesmo jeito. Mas é o dia que eu cozinho 

com mais vontade! Eu já tive do outro lado. [...] Agora eu tô de férias. Então, lá, 

aí, eu faço alimentação. Das meninas, lanche (...). Se você for lá pedir um lanche 

e você tá com fome, ligam pra mim, eu mando entrar. Ela ainda diz que trabalhar 

no CRD é tranquilo porque ‘lá só trabalha o nosso povo’... Eu coloco o nosso 

povo assim, um pessoal que é envolvido.”. 

O discurso sobre o sexo e o gênero se torna o lugar a partir do qual é 

possível levantar o questionamento de toda a crença nas normas sociais que 

visam à domesticação da vida sexual do sujeito, e sobre isso, Leguil aponta que: 

 
Os sintomas dos sujeitos são o sinal de que o desejo e as 
pulsões falam uma outra linguagem que não a das convenções 
sociais. Nenhuma norma, por mais justa, por melhor, por mais 
igualitária que ela seja, pode reduzir ao silêncio o que, do sujeito, 
é sempre fora da norma. Ademais, o sofrimento dos sujeitos não 
é da ordem do que pode ser universalizado e cuidado por um 
discurso coletivo, pois esse sofrimento não é apenas um 

sofrimento de classe” (LEGUIL, 2016, p .98). 
 

Então, a violência e o ódio aos trans passa, sobretudo, pelas exigências 

da civilização para a ‘normalidade da sexualidade’, ou seja: pensar a sexualidade 

a serviço dos objetivos culturais como o trabalho e a reprodução. Trata-se, 

portanto, de exigências que fazem parte da vida sexual civilizada, o que os 

sujeitos trans questionam com todo o seu ser. 

Mas, para além disso, a autora apresenta que homem/mulher são 

significantes que solicitam o sujeito em sua relação com o desejo e assim, 

relacionados à ‘anormalidade’ do ser, pois são posições em relação ao ser que 

envolve a dimensão inconsciente – da fantasia, da singularidade.  

Por isso, com a Psicanálise, é preciso fazer um luto de uma normalidade 

para abordar as regiões estrangeiras do que é ‘fora da norma’. Ou seja, o gênero 



169 
 

feminino ou masculino é uma posição do sujeito em relação a seu desejo, o seu 

gozo.  

Esse ódio aos trans que tão bem foram detalhados nos depoimentos 

dados, é da ordem de um apego às normas de gênero porque, quanto maior o 

desconhecimento sobre o que é ser uma mulher ou um homem, mais o 

sujeito se liga às normas “como um porto de origem” (LEGUIL, 2016, p. 136/137) 

e a autora revela que: “O apego às normas, assim como colocá-las novamente 

em questão, pode engendrar uma forma de ódio do outro, daquele que põe em 

perigo a crença profunda do sujeito em uma utopia salvadora, seja ela 

conservadora ou subversiva” (LEGUIL, 2016, p. 137). 

As normas, então, são uma superstição ou crença que funcionam como 

‘utopia salvadora’ que levariam à resolução política de dificuldades existenciais 

‘íntimas’. Por ser uma crença, é posta em dúvida quando, por exemplo, um 

homem goza ‘com’ o corpo de outro homem, o que significa dizer que esse ódio 

aos trans na verdade é um ódio ao inominável do gozo. 

 

4.2. Movimentos identitários e Psicanálise: como interroga? Como 

compõem? 

 

Nos debates atuais sobre o tema, Fajnwaks (2023, p. 74) apresenta que 

o termo “identidade” deve estar associado ao sinthoma, sendo apropriada a 

utilização da ideia de identidade sinthomal, devido ao “[...] produto de uma 

análise na redução de gozo que essa opera até seu núcleo irredutível.”  

Para ele, a Psicanálise não trata do conceito de identidade, mas sim, de 

identificações – imaginárias ou simbólicas, produzidas na saída do Édipo (de 

acordo com Freud).  

Esse conceito de identidade sinthomal seria fundado em um elemento 

real; um núcleo de gozo que dá sua existência ao sujeito (2023, p. 75), sendo 

sempre singular, já que não existem dois sujeitos com o mesmo sinthoma (como 

enovelamento dos três registros do nó borromeano, de Lacan). Por essa razão, 

para Fajnwaks, a identidade sinthomal permite interrogar a perspectiva das 

comunidades queer, fundadas em modos de gozo (sexual) que se coletivizam 



170 
 

sob a bandeira de um significante mestre comum, formando, por exemplo, a 

identidade trans.  

 Os agrupamentos coletivos de sujeitos que se reconhecem 

identitariamente não são uniformes e homogêneos; há contradições. Essa 

identidade sinthomal não permite uma coletivização, deriva do sinthoma, é 

sempre singular, tal qual a identidade sinthomal alcançada no fim de uma 

análise, porque implica um “[...] núcleo de gozo reduzido à sua máxima 

expressão; enquanto identidade fundada sobre o sinthoma, não implicando 

nenhum elemento simbólico ou imaginário presente em outras identidades de 

sexo ou de gênero [...] já que implica o sintoma em sua dimensão real.” (2023, 

p. 75). 

Seria possível considerar travestis e pessoas trans como um único 

grupo? Com um único traço? O uso do termo identidade, então, se torna 

paradoxal, uma vez que “[...] é uma identidade surgida de um elemento real que 

singulariza o ser falante sem poder estender-se a outros.” (FAJNWAKS, 2023 p. 

75), tratando-se de uma “[...] identidade que nomeia a diferença absoluta, que 

faz de cada ser falante um ser singular.”.  

Mas não se pode esquecer que o termo identidade carrega em si uma 

dimensão coletivizante, importante para as lutas sociais envolvendo as 

comunidades trans e LGBTQIA+ em nível sociológico e social – estruturante de 

reivindicações de minorias e lutas por redistribuição e reconhecimento. 

No Seminário 20 de Lacan, há o reconhecimento de que o ser sexuado 

não precisa procurar no Outro sua nominação sexual, mas ele pode articular ele 

mesmo o modo de gozo que vai defini-lo. Isso porque, nas fórmulas (ou tábuas) 

da sexuação propostas por Lacan nesse mesmo Seminário, as posições 

“homem” – gozo masculino, absorvido pelo significante fálico – e “mulher” – gozo 

feminino, que excede a medida fálica e coloca um não-todo fálico, um a mais ao 

gozo fálico, podem ser assumidas por qualquer ser falante, como já explicitado. 

São maneiras de gozo, posições, onde o sujeito se localiza. Bianca e Xeila dizem 

“sou travesti!”. Nesse caso, implica uma nova definição de ser sexuado, centrado 

na sua relação com o gozo a partir do Um só, “[...] e já não mais do Outro [...]”. 

(FAJNWAKS, 2023, p. 89). Também porque é o...  

 



171 
 

Outro que transmite o falo, tanto do lado do pai para o menino, 
porque a saída do Édipo permite ao menino se identificar com a 
posição de ser que o leva, como para a menina, porque é o pai 
que o transmite sob a forma da criança vir. Aqui já não se trata 
de se nomear sexuado a partir do Outro, mas do gozo do Um só 
e, para isso, o sujeito pode se autorizar no gozo que lhe convém 
[...]. (FAJNWAKS, 2023, p. 89) 
 
 

O autor prossegue, afirmando que o ser sexuado poderá então encontrar 

os arranjos com a sexualidade que lhe convém na medida em que Lacan reflete 

para além da divisão de gozo masculino/feminino. Assim, cada um deverá 

encontrar sua maneira de se nomear sexuado, sendo essa sexualidade sempre 

uma dimensão real.  

A partir do Seminário 23, é possível pensar os arranjos possíveis com o 

gozo em termos do nó borromeano, onde “[...] o masculino e o feminino, talvez 

encontrem a se ordenar em função do nó que o ser falante consiga fazer.” 

(FAJNWAKS, 2023 p. 90). 

Bianca, como travesti desde os 15 anos, teve como meio de 

sobrevivência durante toda a sua vida a prostituição. Seus relatos sobre as 

violências sofridas são da ordem da repetição e do trauma. Vários são os 

episódios de agressões, especialmente por policiais. 

Bianca: “Como eu estava te falando, antigamente, a diversão era sair 

para bater em travesti na esquina, não sei que graça tem você, você ver um ser 

humano trabalhando, ou você acha que o tempo de frio, três, quatro graus, eu 

na esquina, em pé, numa madrugada, na rua, pelada, tu acha que eu estou ali 

por diversão? Tu acha que eu não queria uma casa, estar dentro de casa, um 

quentinho, vendo uma televisão, não! Estou ali por diversão! Chovendo, debaixo 

de chuva, estou ali, aí para um carro, desce um [do carro] e te demolir! Te 

quebrar inteira, te deixa toda quebrada. Era diversão deles. Pode ver, se tivesse 

aluno aqui, aí ia ter risadinha.”  

Tem-se, portanto, a importância das lutas e movimentos sociais, que se 

estruturam com base no conceito de ‘identidade’, para que as violências e 

violações de direitos humanos sejam expurgados, a partir de lutas por 

reconhecimento.   

Além dos casos de agressões físicas e policiais, as agressões também 

ocorriam de forma verbal. Bianca lembra que, nas décadas de 1980 e 1990, as 



172 
 

leis de proteção às pessoas que vivem experiências trans identitárias eram 

inexistentes, e violências aconteciam com mais recorrência e intensidade. 

Bianca: “[...] foi aqui em São Paulo, já, a pessoa já sentava, olhava e 

levantava. Aí eu, sabe, levanto a cabeça, finjo que...” “É porque eu não vou 

demonstrar, né... sempre com a cabeça erguida. Não vou, não vai ser uma 

pessoa assim. A gente fala assim, que não vai abalar, mas abala! É que nem 

uma vez, menina, eu andando na rua, o cara olhou, como que fez ânsia de 

vômito. Uma coisa nojenta. Uma pessoa olhar para você, não sei o que... 

(barulho de vômito). Dói. Dói. E, no dia que eu estava dentro do ônibus, o cara 

olhou para mim, “Nossa, sentar perto de uma imundície dessa!” [...]. Na outra, 

uma vez também, a mulher foi sentar, a outra segurou ela, assim, “senta não, tá 

com AIDS.”. 

Bianca: “Ninguém fazia nada!” ‘Levanta, ô, viado!’. [...] e o outro: ‘você tá 

doido, sentar [...] cheia de AIDS! Então desce, viado!’, e eu “Não, moço, não”. 

Ninguém fez nada! Nada, nada, nada. [...]. Podia contaminar as pessoas. 

Ninguém fazia nada! Feira, então. Você sabe o que é você andar, menina... é... 

fruta podre... Uma vez o menino... eu entrei numa rua, eu nem sabia que ali tinha 

uma feira. Para quê? Olha, agora... para voltar para trás é pior, menina, mas 

para quê que eu não voltei para trás? Era tudo, era caixote, era fruta podre nas 

costas.”. 

A lei da chamada “identidade de gênero” foi produto de militâncias de 

organizações sociais LGBTQIA+ que consideram a sexualidade e o sexo como 

construções sociais e sustentam uma política em que há um questionamento da 

heteronormatividade tomada como “natural”, e que, então, pode agredir ou 

segregar quem escapa à norma.  

De acordo com Tendlazr (2020, p. 35), ainda em “Género, cuerpo e 

Psicoanalisis”, nesse caso, a noção de identidade é central “[...] seja para 

desconstruí-la ou para afirmá-la segundo os casos”  

Dessa forma, a identidade de gênero se coloca no paradoxo entre:  

 

Produto de uma demanda do Outro social, por parte da 
comunidade trans – o qual tem um efeito antisegregativo ao 
promover a inscrição no Outro social dessa comunidade, é o 
aspecto positivo dessa lei. Mas, por outro lado, há uma profunda 
rejeição dos significantes provenientes do Outro. Portanto, o que 
nos mostra esta lei, que leva ao extremo a concepção liberal do 



173 
 

sujeito, nada mais é do que a rejeição do inconsciente que 
impera na subjetividade da época. [...] Essa lei é testemunha, 
então, de uma época em que o individualismo promovido pelo 
discurso capitalista supõe um sujeito senhor do seu gozo e do 
seu corpo. (TENDLARZ, 2020, p. 37). 
 

 

Esse efeito antisegregativo é possível no estabelecimento de 

transferências e laço social, sendo a escola um espaço privilegiado para a 

constituição; para que as pessoas que vivem experiências trans identitárias não 

se sintam isoladas em uma escola de héteros, sociedade de héteros, como 

sinônimo de violência.  

A obra de Fabián Fajnwaks, “Despatologizar o sujeito trans e outros 

ensaios lacanianos” (2023), é importante para o estudo dos dados levantados 

até o presente momento por se tratar de uma coletânea de textos de autor 

extremamente atuais, localizando a questão trans como “[...] consequências na 

sexuação que se deduzem a partir da evaporação do Nome-do-Pai." (2023, p. 

39) que, ainda segundo o mesmo autor (2023), seria característico do período 

atual, ou melhor, do que ele chama de era pós patriarcal.  

A era pós patriarcal está sendo marcada, segundo o autor, pela fluidez, 

como um dos significantes mestres de nossa época, junto com o significante 

trans, derivado de transição. Ele assinala que o significante trans, inclusive, 

nomeia e se coloca não somente entre os seres humanos, entre os sexos e os 

gêneros, mas entre as espécies vivas, entre o humano e a tecnologia, como 

marca do nosso tempo. 

 
 
Fala-se de gêneros fluidos, mas também de sujeitos 
‘transespécies’ (os sujeitos que buscam hibridar-se com 
espécies animais, existem comunidades desse tipo de aliança), 
ou de ‘transumanismo’, para nomear a ideia mais ou menos 
delirante de que todo saber presente no homem passará às 
máquinas e aos Big Data, aos algoritmos, no horizonte dos anos 
2050. (FAJNWAKS, 2023, p. 41) 
 
 

Essa fluidez também, e sobretudo, refere-se à fluidez do gozo, sendo 

essa uma a consequência direta da dissolução da ordem simbólica, da “[...] 

evaporação do Nome-do-Pai e da suspensão da exceção paterna presente nas 

fórmulas da sexuação.” (FAJNWAKS, 2023, p. 42). Esse “pai imaginário” é onde 



174 
 

se condensava o gozo, do lado do pai mítico de Freud, mas o que encontramos 

hoje é um gozo em livre circulação, fluido, relacionado ao discurso capitalista, do 

imperativo ‘goze!’ – sem barreira contra o gozo.  

Segundo Fajnwaks (2023, p. 43), nosso regime atual da civilização é o 

de excesso de gozo. Entretanto, é imprescindível não perder de vista que o gozo 

falha em cobrir completamente a divisão subjetiva. E o autor complementa que 

“autorizar-se de si mesmo” implica a possibilidade de pôr em questão (toda) a 

identidade sexual que existe no Outro e “[...] promover algo como uma nova 

identidade”, como um “[...] modo de gozo que não se autoriza do Outro para 

existir” (2023, p. 67). 

Nessa perspectiva, as identidades “coletivas”, importantes nas lutas 

pelos direitos das pessoas da comunidade LGBTQIA+, são compartilhamentos 

de gozo comum, também chamadas por Fajnwaks comunidades de gozo (p. 67), 

como novas formas de laço social. 

A busca por um ‘gozo comum’, ou um grupo a quem se identificar como 

solução do sujeito diante de seu sofrimento, pode levar a muitos caminhos. No 

caso da pesquisa, às ruas, à prisão e, sobretudo no caso das travestis, à 

prostituição. 

Marcos diz que a rua e, posteriormente à cadeia, o ‘salvou’, porque 

sentiu uma tristeza profunda e sentimento de solidão ao sair de casa sozinho, 

com doze anos. 

Marcos: “Ah, não sei, uma sensação ruim, de tristeza... de ficar... 

sozinho... Ah, professora... História meia chata... Ainda tenho mágoa do meu 

irmão até hoje. Quando eu saí da cadeia dessa vez aí... ele foi lá me buscar, mas 

mesmo assim... Não sei... não consigo apagar. Porque... [muito emocionado, 

chora].”. E prossegue, dizendo: “Porque eu sempre falo... quando eu mais 

precisei, eles... eles me chutaram, viraram as costas pra mim [chorando]. Eu 

não... não culpo eles não... fiquei magoado um pouco, né, mas... o que tinha que 

ter acontecido comigo aconteceu... a gente... sofre e aprende, né? Eu aprendi 

muita coisa.”. 

Marcos: “Aí, depois disso daí, profe, lá na favela lá... perto da escola... 

eu conheci uma menina... aí me envolvi com droga, aí já era, acabou minha vida. 

Acabou minha vida. Acabou não... assim... em termos, né? Sofri... aí vim pra São 

Paulo, que fiquei em São Bernardo, na casa dos meus irmão, porque era todo o 



175 
 

mundo conhecido ali...  Eles moram até hoje lá. Mesma rua, mesmo quintal. 

Mesma casa... Aí vim pra cá, pra São Paulo... Aí aqui, cheguei aqui eu me 

identifiquei, porque, tinha pessoas igual a mim. Aí eu me acostumei...”. 

Ao sair de casa, Marcos conta que conhece uma menina na favela perto 

de sua casa e passa a usar drogas e, depois, craque, dos catorze aos trinta anos, 

morou na rua por cinco anos e foi preso duas vezes.  

O ponto central é que, no seu depoimento, ele diz que a rua “o salvou”, 

porque é na rua que ele se identifica, porque “tinha pessoas igual a mim” e, além 

disso, na cadeia ele ‘se interessa’ pelo estudo e por um ofício – cabeleireiro.  

Marcos: “Me viciei. Aí fui presa. Fiquei nove anos e oito meses. Aí lá 

dentro da cadeia me interessei (...), cortar cabelo, ir pra escola de novo, aí foi onde 

eu retomei minha vida, onde eu comecei a viver de novo. E agora eu tô aqui.”.  

Marcos: “Acharam que eu tinha morrido, porque tinha... doze anos, uma 

criança, né...Só que não. Eu aprendi a me virar, a sobreviver aqui. Entendeu? 

[Na rua] Me identificava, é porque tinha bastante gente... viado, tinha bastante 

menina que gostava de menina.”. 

Parece que a ‘identificação’ que Marcos sente na rua e na prisão, 

encontrando pessoas “iguais” a ele é ponto chave na permanência dele na rua, 

e sua fuga e saída das instituições: escola e família. Para além disso, o 

depoimento de Marcos segue no sentido de que, para ele, seu irmão mais velho 

assume uma ‘posição de poder’ em relação a ele, dado as condições do seu 

irmão e a ter uma família, estudo e trabalho... 

Marcos: “Aí, como eu... saí pra... saí de casa, já fui pra cadeia... usei 

droga, então eu nunca vou ser... ter razão. Tudo que eu falo, ah! É mentira... ele 

sempre vai tá certo, que ele sempre estudou, trabalhou, tem a vida dele, a família 

dele... Aí eu briguei com ele e vim... vim morar pra cá, pagando meu aluguel e tô 

aqui”.  

Marcos: “O que estragou eu foi, tipo, ter conhecido droga. Sei lá se 

estragou, salvou... Porque também aprendi a ter mais amor... Aprendi... entre 

as pessoas, que a gente não é melhor do que ninguém. O que o meu... o que 

o meu irmão me passou, que... tipo, ele era melhor que eu. Que tinha que 

obedecer ele, porque eu ser menina, eu tinha que ser igual as outras 

meninas, entendeu?”. 



176 
 

A solução para o sintoma do falasser foi procurar uma identificação nas 

drogas, na rua e na prisão. Nota-se, nesse sentido, que há uma busca por 

‘grupos’ que possam proporcionar essa ‘identificação’ ao sujeito e que os/as 

estudantes buscam nas ruas, na prisão e na prostituição certo 

‘compartilhamento’ da mesma identidade – e se liga à solução do Um às 

identidades. 

Isso porque há também pistas de que ele e elas se sentiam perdidos na 

infância, em busca de um referencial – e encontram, no caso de Marcos, nas 

ruas. É a solução, o salvou de algo.  

Amanda, assim que saiu de casa, aos catorze anos, também foi em 

busca de um grupo, sendo que a primeira coisa que fez ao chegar em Brasília 

foi procurar uma casa de prostituição, onde outras trans e travestis moravam. 

Sua trajetória ao fugir de casa e ir de cidade em cidade trabalhando já com 

prostituição, foi muito dura e solitária. Ela se sentia sozinha, e, na sua fala, isso 

apareceu diversas vezes.  

Amanda: “Fui embora, né, de cidade em cidade, conhecendo nosso 

Brasil, parei em Ribeirão Preto... é... Eu me sentia sozinha” e, mais à frente, diz 

que sentia falta da sua família. E, num lapso, ela revela que “chegou uma... eu 

não vou acusar que foi isso, me levou ao caminho que eu acabei me 

encontrando, sabe, mas eu acabei caindo no mundo das drogas. [...] Em 

Ribeirão Preto, me destruí, me drogava... Me.… quando não tinha dinheiro, 

assaltava os clientes... E numa dessas eu acabei sendo presa. Fiquei.... Perdi 

sete anos da minha vida...”.  

O lapso de Amanda – que acabou se encontrando nas drogas – revela 

essa solução que encontrou, o da destruição. Em outro lapso, Amanda diz que 

em Brasília... 

Amanda: “Eu fiquei lá, sem chão, sem saber que lugar, na onde eu ia me 

encontrar... Mas eu me encontrei, né? Já era... já tinha a mente já meia...Já não 

era aquele adolescente, já era uma criança, bem dizer... Aí eu cheguei lá, 

perguntei para um moto táxi assim, se ele conhecia onde que morava as trans, 

né? Se existia uma república, ou se tinha um ponto de prostituição que ele 

sabia...”.  

Este segundo lapso reforça, talvez, o quão insegura ela se sentia nessa 

situação, em uma cidade grande, sem conhecer ninguém, procurando por um 



177 
 

grupo ou comunidade que a aceitasse. Ela disse que, na república ou no “ponto 

de prostituição”, ela poderia se “estabilizar”. Seria o grupo identitário que traria 

essa estabilização. A primeira travesti que encontrou a ajudou e deu o suporte 

de que ela precisava naquele momento: 

Amanda: “Vou te levar lá no...em Valparaíso de Goiás. Lá, vou te deixar 

lá na zona lá que lá você vai ganhar bastante dinheiro. E à tarde, você pega, tem 

um moto táxi, na época tinha moto táxi, ou um ônibus e vêm pra cá, pra casa. 

Ou se você quiser que eu vá te buscar, eu vou te buscar.” 

Já Patrícia e Xeila se denominam travestis, mas de certa maneira, 

negam a identidade com esse grupo – principalmente, Patrícia, que faz duras 

críticas às travestis, e Xeila, que se arrepende de ter se tornado travesti. 

Patrícia: “Porque, antigamente, era mais escrota, escandalosa... Não 

podia ver homem na rua, mexia, hoje? Eu mudei muito. Depois dos casamentos 

que eu tive, eu aprendi muita coisa. Eu vim pra São Paulo, passei muita 

dificuldade, já fui muito humilhada aqui também... Assim, na... na casa da [...] 

cafetina onde eu morei, né? Que lá, um gay, na casa da [...] cafetina, se você 

não tem peito, você não é aceita, você não é travesti. Você não é aceita na 

sociedade trans. Você tem que ter peito. Tem que ter peito e silicone. Se você 

não tiver, você é o gay. Você não é nada, você é... você é crua.”. 

Ao contar sobre a sua vida nas ruas, Patrícia. diz que nunca sofreu 

agressão enquanto trabalhava com prostituição, negando sua condição de 

travesti: “Quem fala que eu fazia programa? Ninguém fala que eu fazia programa 

(...) nunca! Eu não sofri agressão, eu sempre fui bem vista e bem falada. Porque 

tem muitas meninas que são... querer ser uma mulher, tem que ter postura e 

saber se vestir e respeitar as pessoas. É o que eu penso, entendeu? (...) Eu 

nunca fui barrada no banheiro. Eu nunca fui xingada na rua. Nunca ninguém 

zoou com a minha cara. Ninguém, assim, soltou piadinha pra mim. Assim, eu 

gosto de todos os maridos que eu tive. Aí, eu nunca tive preconceito junto com 

eles. Sempre fui respeitado. Aí, você vai ter postura e saber respeitar as 

pessoas”.   

Essas frases são recorrentes em seu depoimento. Seria um caso de 

psicose? Ou de negação? Tais questionamentos são oportunos pois tudo o que 

é relatado sobre as agressões nas ruas aconteceu com as suas amigas, nunca 



178 
 

com ela. Ela se diferencia, se desidentificando como travesti. Ela ‘nunca sofreu’ 

o que as outras sofreram, e conta das brigas que aconteciam entre as travestis: 

Patrícia: “Eu não, já vi. Muitas amigas minhas já passaram. Por eu ser 

na minha e saber me comportar... Alguns elogiavam, mas nunca fizeram isso 

comigo, não. Comigo, não! Sempre fui respeitada, né? Sabe que a gente mora 

assim, em meio de outras trans? Sempre tem uma que quer ser pior que a outra, 

né? Mas eu sempre fui na minha.”  

Patrícia: “Tem briga... uma querendo ser melhor que a outra. Uma 

zoando com a outra, entendeu? Falar uma coisa assim... Deixando a pessoa no 

chão, pra baixo mesmo, né? ‘Ah, você não vai conseguir, você vai... Você vai 

voltar pra sua cidade, gay... Você veio pra cá pra perder tempo de vida aqui, pra 

essa cidade, vai embora com essa cara que você está mesmo!’.”. 

Patrícia ainda diz que só tem uma amiga na vida, que é essa que a 

ajudou quando ela veio para São Paulo, o que talvez justifique essa necessidade 

de se defender e se diferenciar da comunidade travesti... 

Patrícia: “Eu aprendi muita coisa. Porque a única que me ajudou foi uma 

só. Que tá até hoje na casa onde eu morei [cafetina]. Então também é difícil ter 

amigos. É difícil. Amigos... você tem colegas, e não tem amigo. [Amiga] é, uma 

só. Da vida inteira, desde criança. Desde quando eu cheguei aqui, só essa.”.  

Patrícia: “A pessoa fica na rua porque gosta. Ninguém obriga você a 

falar, eu vou ficar na rua... Fica se quiser. Eu não fiquei na rua. Eu tive quatro 

maridos que me tiraram da rua. Três que me tiraram... Eu sempre saí de casa, 

ficava na minha, casada. Ou morando com alguém, ou namorando e sempre me 

ajudando. Eu não me arrependo de sair da rua, não. Não pretendo voltar não. 

Mas eu vou falar... porque eu não pretendo. Se um dia, eu precisar e a dificuldade 

falar mais alto, aí eu falo assim, eu sou obrigado... e se a barriga apertar? Eu 

vou ter que dar um jeito de conseguir uma coisa pra mim comer. Porque eu não 

vou ficar... pedindo as coisas pros outros. Eu não gosto de fazer isso. Eu não 

vou me humilhar por ninguém... Corro atrás das coisas. Não peço nada pra 

ninguém.”. 

Patrícia: ”Eu não tenho do que reclamar... [...] a melhor coisa que 

aconteceu na minha vida foi ter vindo pra cá, entendeu, [...] e conheci meu outro 

marido que morreu também, que ele me ajudou muito, entendeu, ele me 

agredia, mas ele me ensinou [...] com a agressão dele me [gaguejando] ajudou 



179 
 

muito, aprendi, ele me ensinou muita coisa, a saber o que eu sou hoje, a se 

comportar, entendeu? Ele era agressivo, mas ele [...] me ensinou muita coisa. 

Ele sempre falava: ‘é assim, assim, assim [...] você quer ser [...] alguma coisa? 

Preciso mostrar o que você é”. Ele me ensinou muita coisa, mas ele me [...] eu 

sofri muito na mão dele, também, meu marido que morreu, tem dez anos. Sofri 

demais.”.  

Esse homem com quem se casou pode ter sido para Patrícia um 

maléfico professor, que a agredia para ensiná-la a se comportar. Ela é grata a 

ele, apesar de quase ter morrido com as agressões. Há, no mínimo, uma 

naturalização da violência, como se ela fosse esperada e tivesse uma função 

educativa na vida de Patrícia. 

Após contar sobre as humilhações que passou, ela volta a dizer que 

nunca a confundiram com homem e que ela é muito bem aceita. Ser travesti, 

portanto, é negativo? Ela quer que a vejam como mulher, não como uma pessoa 

trans: “[...] depois que eu, que eu, assim, me plastifiquei, [...] fui bem aceita 

na sociedade trans, sim. Eu nunca fui confundida com... eu nunca fui, assim, 

é... nunca ninguém falou que eu pareço homem. Nunca [...] nunca levei um 

murro na rua depois que eu virei travesti.”. 

Patrícia: “Agora aí as outras falam que é barrada no banheiro, porque 

que é barrada no banheiro? Porque [...] quer vestir igual puta na rua? Quer ir pro 

shopping igual puta. Quem vai deixar entrar no banheiro do homem, da mulher? 

Eu nunca fui barrada não. Nunca. [...] nunca fui barrada, eu sempre fui [...] sou 

confundida com mulher na rua. [...] Eu passo batido na rua. Ninguém fala que 

eu sou travesti, não.”. 

Xeila, em mais de um momento, fala em seu depoimento sobre seu 

arrependimento em ter se tornado travesti, mas frisa que não é por ela, e sim, 

pela rejeição da sociedade, e diz que mudou seu comportamento depois que 

saiu da prisão: 

Xeila: “Eu me arrependi por conta da religião, da sociedade, por ter 

virado travesti. E a gratidão é porque se eu não tivesse sido travesti, eu não 

tivesse conhecimento... Esse conhecimento que eu tenho agora. Se eu não 

fosse travesti, eu não tinha sido presa, eu não tinha ido pra cadeia. Vem a 

gratidão! Você tem que ter um entendimento, você está entendendo, 

professora? Você tem que ter um entendimento, eu estou arrependida, sim, 



180 
 

porque eu me sinto rejeitada. Eu posso ir a qualquer lugar, eu posso... Quando 

eu chego, eu só vejo o olhar. A pessoa não precisa falar, fala com isso [olhos], 

isso me incomoda, e faz com que minha arrependência, minha arrependência 

tenha virado uma “chavinha”, por conta da visão de toda a prática, e pela visão 

física da minha transformação. Porque é desmoralizada, é desajustada. A 

pessoa não quer isso, tem nojo, quer fazer piada.”. 

Xeila: “O que é desajustada? Então, (...) as pessoas aceitam gay, sim. 

Com comportamento. Gay ajustado. E os próprios gays que são homens gays, 

ajustados na sociedade, vão te rejeitar. Esses próprios gays se tornam 

homofóbicos. Porque a homossexualidade, como eu falei pra você naquela 

entrevista, é uma prática. E uma prática oculta. E quando ela não é oculta... 

Então você muda o teu corpo, e o corpo revela para a sociedade. O que eu sou, 

e isso fez com que eu fosse uma pessoa desajustada. Compara essa pessoa 

com distúrbios psicológicos. Então a homossexualidade é uma prática. Cabe a 

você ter necessidade de rasgar ela ou não. Se eu não tivesse sido uma trans, 

uma travesti, eu não tinha sido presa, eu não andava aqui, eu não tinha tido esse 

pensamento (...) da Psicologia, da sociedade, da política, entendeu?”. 

Xeila: “O que eu vejo na rede social, [...] o que tem de homem, de barba, 

com blusinha dada ao nó, com barriga cheia de cabelo. Mano, aquilo me sangra 

o coração. Meu Deus, como eu me arrependo, como eu tenho vergonha disso 

tudo... Você tá entendendo? [...] se eu tivesse pensado mais na sociedade me 

aceitar, eu tinha virado gay, você está entendendo? E eu tinha a minha 

realidade gay, o que eu tenho que entender, amiga, é que sou travesti, eu 

me sinto bem, porque eu me sinto... onde eu chego, eu estou me respeitando, 

todas essas coisas, mas na questão de conviver, com as pessoas querendo ir 

na sua casa, ninguém quer. (...) eu achava que era linda, que era maravilhosa, 

e eu estava com a minha alma fazendo isso, mas eu tinha percebido que era 

uma ovelha. Depois de perceber que eu era uma ovelha, parei de praticar certas 

coisas, certas notícias, certas práticas, certos comportamentos, certos 

posicionamentos, certos pensamentos. Certos comportamentos eu não tenho 

mais.”. 

Xeila: “Porque lá [na prisão] eu vi que o comportamento, a sua postura, 

o seu vocabulário, o seu discurso, a sua narrativa é o que move o mundo. Onde 

você chegar, se você tiver uma boa narrativa, uma boa conversa... você dá certo 



181 
 

em tudo na sua vida! [...] quem não mente não teme a nada nem a ninguém, 

porque a verdade é um alicerce que não se abala, ele é concreto. [...] Tem um 

código ali [na cadeia]. Tem um código tudinho, o comportamento, a postura, eu 

entendi isso lá dentro da cadeia, que o povo tem raiva... ranço, nojo. Eu entendo 

o comportamento, da ética social que a pessoa tem, e o comportamento dos 

dirigentes...”. 

Xeila: “[...] é algo muito complexo. A questão da homossexualidade, do 

preconceito, com esse jeito feminino, de não ter o jeito feminino, entendeu? 

Eu... me arrependo de ter virado travesti, porque eu sei que a 

homossexualidade... ela pode ser praticada em qualquer momento, a qualquer 

situação, em qualquer pessoa, sem precisar expor da minha prática. Então, a 

homossexualidade ela é... Oculta para aquele que quer ocultar, e também é livre 

para aquele que não aguenta, que quer se sentir livre por conta daquela 

exposição. Que eu me arrependo de ter me exposto ao ponto de transformar 

o meu corpo, porque a sociedade não rejeita prática, porque ela pode ser oculta, 

mas ela rejeita o que ela vê! Os trajes, o comportamento. Isso é 

completamente generalizado. De baixaria, de vulgar, sem educação, sem 

respeito... que só pensa em sexo, não suporta, não tem educação, assedia todo 

mundo. Essa é a imagem que o travesti tem! O travestismo! O gay não... Não 

tem... solução pra isso. E o que é homossexualidade? É inexplicável, uma 

anomalia da natureza, e pode ser uma bissexualidade humana!”. 

O ciclo de violência e invisibilidade em que as trans se encontram as 

coloca em situações de solidão, e há relatos de grandes dificuldades em 

estabelecer laços de afeto com o outro – amizades, família, 

companheiros/companheiras. 

Bianca: “Tenho contato com a minha família, mas se Deus me livre e 

guarde, acontecer alguma coisa... Eu estou sozinha. Quando eu fiquei internada 

na Santa Casa... Eu não queria que elas viessem. Mas aqui em casa eu estou 

só. Aqui em São Paulo eu estou só. Só Deus e eu que sei. (...) A minha sorte, 

que eu trabalhei, guardei dinheiro, consegui minha casinha. Agora, imagina eu... 

(...) de entender, né, que a maioria, do pessoal, homossexuais, travesti 

principalmente aí da avenida...”.  

Bianca: “Porque a gente se segura na prostituição, mas a beleza 

acaba. Eu já fui travesti, eu trabalhava aqui no Ipiranga, eu parava o trânsito. 



182 
 

Era... cinco, seis carros parados, só para me atender. Eu dava o valor, por 

exemplo. Gastei muito dinheiro! (...), mas só que a beleza acaba. A idade chega. 

E aquelas que não conseguiram nada, hoje em dia tem que ser o quê? 

Empregada das bichas novas. Ser humilhada.”. 

Bianca: “Porque no nosso meio também existe um preconceito. Eu 

quando eu trabalhava na boate gay, se soubesse como é que eu era humilhada 

pelas gays... que travesti e gay tinham se... Sempre teve essa rixa. Quando elas 

viam que eu era travesti, elas faziam de propósito. Vomitavam para mim limpar. 

Eu era muito humilhada, mulher!  Hoje em dia eu trabalho no CRD, graças a 

Deus meu patrão é um amor de pessoa! Mas em todo o local tem o preconceito.”.   

Bianca: “É que nem eu falava antigamente, gente, eu não vou pra 

esquina (...) pra concorrer! Porque eu sou uma pessoa muito profissional. 

Entendeu? Tanto que eu já te falei, eu não sou uma mulher grande, eu sou um 

travesti, eu gosto, adoro homem, admiro uma mulher, tanto que eu me visto, mas 

não me sinto mulher. Eu gosto de me vestir feminina.”. 

Bianca: “Acho que a pessoa que mais ama vocês mulheres somos nós, 

gente, sabia? Porque nós tentamos ser igual a vocês. E, entendeu? Eu não 

tenho nada, negócio” ... “ai, meu pênis! não!”. “Eu me aceito de jeito que eu sou! 

Sou um homossexual, sou um travesti, muito bem resolvido, sei muito bem o que 

eu quero da vida, não vai ser me chamando de V., que vai me... eu vou deixar 

de ser o que eu sou, me chamando de Bianca, não vou virar mulher porque eu 

nunca quis ser.”. 

Bianca: “[...] Se eu te falar, como você sabe... Como me dá um orgulho 

sair com hétero! [...] Tem que baixar a cabeça, aquele tabu, sabendo que eu sou 

um homem, bom, vamos colocar assim, um “homem”, mas tá saindo comigo! 

Quer dizer, e hétero! Aquele homem que nunca teve relação com outro homem, 

aí sai comigo... um orgulho! Entendeu? É que nem [...] quando eu ia pra rua, 

assim, não precisando mais, [...] às vezes eu ia pra ver minhas amigas. Só em 

parar um carro: ‘Quanto?’. “Ai... eu tô viva!” Um homem oferece dinheiro pra ter 

relação comigo. Daquilo ali tá... “Eu sou gostosa!”. Entendeu? Isso aí é da gente 

que é prostituta. É tipo... “Tô viva!”. Tem homem daqui que se interessa por 

mim. Isso aí é um gás. Tô viva. Tô viva ainda. Tem homens que me desejam. 

[...]. Eu acho que... Gay é alegria, né? Não diz, que em inglês, gay é alegria, 

né?”. 



183 
 

Ainda que se saiba que, sob a perspectiva de gênero da Psicanálise, 

não há identidade de gênero, e sim, processo de sexuação particular e diverso, 

relacionado ao modo como cada um lida com o gozo, a questão da identificação 

com um grupo tem sua importância.  

O uso do pronome ‘nós’, por Bianca, e da frase “isso aí é da gente que 

é prostituta” revela que, ainda que ela se sinta só, fazer parte de uma 

‘comunidade’ (grupo) e de movimentos identitários pode ser central na luta 

política e como forma de subjetivação – da relação consigo e com o outro, e 

ainda que Bianca (assim como outras participantes da pesquisa) encontra na 

prostituição um grupo identitário marcado pela vulnerabilização e violências. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A investigação das dificuldades de estudantes que vivem experiências 

trans identitárias para conclusão dos estudos na educação básica caminhou no 

sentido de analisar e refletir sobre a relação dele/delas com o seu ser e o seu 

gênero, e os questionamentos envolvidos; nas referências primitivas de 

masculino e feminino desses estudantes (as figuras de pai e de mãe) e em como 

se dão as identificações e contra-identificações;  as violências sofridas durante 

a infância, em casa e na escola; as dificuldades no ingresso e permanência no 

mercado de trabalho formal; as segregações em diversos espaços públicos; as 

prisões e encarceramento da maioria do/das estudantes ouvidas; a prostituição 

e o caminho da destruição como soluções temporárias dos falasseres para o 

sinthoma; e em como a escola se revela como espaço de exclusão para esses 

estudantes - um espaço de dominação, de não pertencimento e transferência 

negativa. 

Ser trans, ou melhor, ser uma pessoa que vive experiência trans identitária 

é uma contingência do gênero, podendo ocorrer ou não, a depender da relação 

íntima do sujeito com a sua história e da posição subjetiva do ser em relação ao 

desejo do Outro – daqueles que presidiram a vinda dele ao mundo. A partir da 

perspectiva da psicanálise, o gênero é uma posição subjetiva, com um sentido 



184 
 

próprio assumido pelo sujeito de forma inconsciente, o que quer dizer que 

homem/mulher são marcas significantes. 

Os significantes homem/mulher tomam certa significação para o sujeito a 

depender do encontro subjetivo com o Outro, de acordo com a história íntima de 

cada um porque é em casa que as crianças adentram ao universo do Outro e, 

também, ao universo dos gêneros. O que é ser homem e o que é ser mulher é 

elaborado de acordo com essas relações ‘primitivas’ com a figura de pai e de 

mãe, por isso é tão singular. São nessas conjunturas primordiais do sujeito que 

o gênero se esboça, bem como é onde há a entrada do sujeito no universo 

sexuado. Por isso, ser trans é da ordem da experiência singular de cada um, e 

não das normas que tornam o sujeito anônimo. 

O gênero, sob a perspectiva lacaniana, escapa à norma, por mais 

libertária que seja, e faz parte da utopia de que é possível dominar a coisa sexual 

visando assujeitá-la a um ideal. Para Leguil (2016), “Se o gênero pode ser 

considerado para além das normas, excedendo as normas, e até mesmo fora da 

norma, é pelo fato de ele ser sempre da ordem da interpretação singular de um 

sujeito sobre seu ser sexuado” (p.197). Assim, homem e mulher são marcas 

significantes que o sujeito assume dando-lhe um sentido próprio. 

Vemos na presente pesquisa como o gozo materno/paterno pode marcar 

ou furar o corpo dos sujeitos trans, que desafiam a normalidade pagando um 

preço muito alto – o da violência e risco à vida. Se questionam sobre o seu ser 

sexuado experimentando a discordância entre seu sexo e seu gênero, o que 

coloca em perigo a sua existência. 

 Os casos de agressões ainda na infância são institucionalizados, ocorrem 

em casa e se reproduzem na escola e espaços públicos como traumas que não 

cessam de se inscrever. Os sujeitos são marcados, não podem se livrar, e 

encontram nos movimentos identitários uma forma de compartilhar o que as 

pessoas que vivem experiências trans identitárias têm de comum: a 

vulnerabilização e invisibilização que sofrem.  

Sob a perspectiva da Psicanálise de orientação lacaniana, meu objetivo 

foi atravessado pelos estudos sobre a transexualidade e sua relação com o corpo 

e com o real. Pensar na relevância do tema para a Psicanálise na 

contemporaneidade, marcada pela ‘evaporação do nome-do-Pai’, redução dos 



185 
 

sujeitos e do ser falante ao organismo e ao corpo e uma educação marcada por 

discursos pedagógicos atravessados pela técnica e produtividade. 

Na atual dominância do ‘discurso capitalista’, próprio do neoliberalismo 

dos nossos tempos, como fica o sujeito e sua singularidade? Suas 

identificações? E como seguir frente às tentativas de exclusão de sujeitos que 

fogem ao binarismo e à norma, que sofrem violências e negação de direitos? 

Além disso, central também foi refletir sobre o retorno desse/dessas 

estudantes trans e travestis ao espaço escolar e nas ressignificações possíveis. 

Refletir sobre como a escola é vista pelos estudantes trans, e como acontece o 

acolhimento é fundamental para um retorno possível à instituição escolar que 

tem por função a produção do conhecimento e do saber; e também, entender a 

importância sobremaneira de se buscar sempre a singularidade do sujeito para 

possíveis interpretações na escola, considerando a estrutura de linguagem do/da 

estudante e do professor, com enfoque mais no sujeito e na ética, singular, do 

que na moral e norma, universal. Ao buscar uma aproximação entre a 

Psicanálise e a educação, foi possível compreender, por exemplo, que a 

facilitação para incluir o nome social dos estudantes trans nos documentos 

oficiais é um dos fatores fundamentais para a vivência e expressão de outras 

identificações possíveis com a escola. 

É importante, sobretudo, o questionamento do discurso pedagógico 

relacionado à essa resistência à escola por parte de estudantes trans, em como 

a escola pode reproduzir discursos que constroem a segregação, e em como 

fazer diferente.  

Como pensar, portanto, em uma educação que possibilite que estudantes 

trans possam pertencer à escola e estabelecer relações positivas com o saber, 

uma vez que o significante ‘escola’ se mostra como mobilizador de traumas do 

passado ao mesmo tempo que pode trazer uma nova perspectiva de futuro? 

Ao fim da análise dos depoimentos alguns significantes e temas 

importantes emergiram, como o ‘comportamento, ‘postura’, ‘trejeito’ enquanto 

denunciadores de que há algo fora da norma nesses sujeitos, e que, portanto, 

devem ser controlados em casa e na escola; a escola e a ‘prisão’, ambos como 

espaço do ‘aprender’, mas com relações transferenciais distintas, e em como o 

discurso violento de autoridades ‘fura’ as escolas; estabelecendo a relação entre 



186 
 

as relações de poder presente tanto nas ruas e abordagens policiais, como na 

educação. 

Dessa forma, o maior desafio é articular as dificuldades de pessoas que 

vivem experiências trans identitárias com a escola, a partir do que o/as 

estudantes trouxeram de singular em seus depoimentos, com as discussões 

atuais sobre o tema da transexualidade, sob a perspectiva da Psicanálise de 

orientação lacaniana, e procurar trazer uma contribuição para pensar uma 

educação não-toda, onde há o sujeito, a alteridade, o cada um e o real, mas 

também processos segregativos institucionalizados.  

Para isso, a metodologia pauta-se em ouvir os depoimentos dos seis 

estudantes, transcrevê-los e analisá-los a partir da minha livre associação, 

marcando o que é singular de cada um, mas também o que se repete nas suas 

falas, trazendo os recortes mais significativos. 

A solidão das pessoas trans e travestis, muito presente nos depoimentos, 

é um significante muito importante por atravessar a vivência desses sujeitos, 

desde a infância até a vida adulta.  

Observei que há, de modo geral, um esvaziamento da sexualidade na 

escola, ou melhor, há um esvaziamento do fator relacional: Por medo das 

agressões, os estudantes não podiam acessar ou produzir um conhecimento na 

instituição escolar, já que se aprende não só por necessidade, mas por amor. 

Mal é citada a relação com o conhecimento nos depoimentos, sobressaindo a 

violência que ele/elas sofriam nos espaços lúdicos como o pátio, ou no recreio, 

ou ainda na saída das aulas.  

Chama a atenção também o par que o discurso do professor faz com o 

discurso dos policiais e autoridades, revelando que a família, a escola e toda 

instituição estaria a serviço da reprodução ideológica. Os estudantes ouviam os 

mesmos discursos, dentro e fora da escola, sobre como o comportamento deles 

era errado, e sobre como tinham ‘culpa’ na violência que sofriam - o professor 

colocado na posição de detentor de saber. 

A rua, a prisão, as drogas e a prostituição se revelam como soluções 

temporárias para o sinthoma. O sofrimento dele/delas por não serem aceitos pela 

família, e por sofrerem agressões por serem ‘quem são’, é de certa forma 

resolvido por caminhos singulares, mas que apresentam alguma conexão e laço 



187 
 

com o campo das identificações. Nas suas falas revela-se que as ruas, a droga, 

e a prisão foram motores de aprendizagem e de encontro com iguais.  

Isso porque o que se repete nos depoimentos é a idade que saem de 

casa, no início da adolescência (10, 11, 12, 14 anos), como consequência da 

violência e quebra dos laços familiares. Saindo de casa, procuram encontrar 

algum grupo para se ‘estabilizar’, já que em casa se sentiam perdidos... Repete-

se também uma figura materna ausente (simbólica ou real) e a paterna muito 

presente, pela via da violência.  

Contam que não puderam ter infância nem adolescência; uma vez que as 

brincadeiras e autoexpressão eram julgadas como ‘erradas’ por fugir à 

‘normalidade’, o que prejudicava também o estabelecimento de laços de 

amizade.  

Somado a isso, a condição social e vulnerabilidade também são presentes 

em quase todos os depoimentos ouvidos na pesquisa; e a necessidade de migrar 

da sua cidade natal (geralmente, uma cidade pequena) para grandes metrópoles 

como São Paulo parece ser uma imposição.  

O mundo do trabalho é marcado também pela segregação e exclusão, 

sendo predominante a informalidade e prostituição. Ter uma carteira de trabalho 

assinada pode ser um sonho a ser alcançado.  

Todos os estudantes ouvidos na pesquisa tem mais de trinta anos, e a 

escola da memória para eles é aquela instituição marcada pela reprodução da 

moral e da boa conduta, onde os estudantes devem se enquadrar e se controlar 

para serem educados; onde se busca o rendimento em prol da autoexpressão e 

da singularidade, e onde predomina a dinâmica do poder sobre o saber 

impossibilitando que os estudantes aprendam e estabeleçam transferências com 

o conhecimento. 

A questão que se coloca é: estes estudantes que evadem das escolas do 

passado e retornam aos estudos na Educação de Jovens e Adultos encontram 

uma instituição diferente?  

O que pude observar é que a escola Arco-Íris tem suas particularidades 

que valem a pena serem destacadas. É uma escola que oferece EJA em tempo 

integral, localizada no centro da cidade de São Paulo e que, no início dos anos 

2000 recebeu da secretaria municipal de educação a incumbência de receber 

estudantes que estavam aderindo ao programa Transcidadania – Uma política 



188 
 

afirmativa de transferência de renda para a população trans e travesti de São 

Paulo que vive em situação de vulnerabilidade, se tornando uma referência no 

acolhimento destes estudantes pela via da política pública. Não partiu da escola 

em si, mas de uma demanda política externa.  

Desde então, a escola Arco-Íris tem recebido cada vez mais estudantes 

trans e travestis beneficiários do projeto Transcidadania, e atualmente é a escola 

com maior quantidade de estudantes trans matriculados na cidade. Assim, seu 

diferencial maior é oferecer aos estudantes trans um espaço de acolhimento e 

segurança por ter sido, de certa maneira, preparada para isso. E atualmente, a 

grande quantidade de estudantes trans que estudam na escola é uma garantia 

de que lá se acolhe bem as diversidades.  

A questão de se encontrar uma comunidade trans na escola me parece 

ser um fator importante para o retorno aos estudos e permanência também, já 

que é comum que eles optem por se matricular na escola Arco-Íris por saberem 

por outros estudantes trans que a escola é acolhedora para eles. 

Porém, o que chama a atenção a partir dos depoimentos, é que primeiro 

veio a adesão ao programa Transcidadania, e depois o retorno aos estudos 

(enquanto obrigatório para recebimento da bolsa do projeto), e ao aderir ao 

programa, a gestão do Transcidadania indicava a escola Arco-Íris sob a 

justificativa de que é uma escola acolhedora onde muitas pessoas trans já 

estudavam. Seria o senso de comunidade ou os movimentos identitários que 

atraem os estudantes para a escola, ou trata-se de um projeto político municipal 

para se ter somente uma escola para as pessoas trans? Por que não foram 

indicadas diferentes escolas para estes estudantes? Nesse sentido, seria a Arco-

Íris uma ‘escola para Trans’, com acolhimento destes estudantes via decreto, 

criado pela secretaria de educação? Como seria se os estudantes trans não 

tivessem esse direcionamento? Como pensar em condições de permanência se 

há um direcionamento político e um fator econômico envolvido no processo? 

Ou ainda, se os estudantes são obrigados a estudar para receber o 

benefício do transcidadania, como isso afeta a relação transferencial com a 

escola e com o conhecimento? São muitas as questões, mas há um caminho de 

reflexão claro: Porque sabem que outros/outras estudantes trans foram 

acolhidos na Arco-Íris anteriormente, estes estudantes sentem segurança em 



189 
 

voltar a estudar. Eles sentem medo da escola, e a política afirmativa dá a certeza 

do acolhimento. 

Entre o universal e normativo, que defende que se pode educar ‘qualquer 

um’, e a singularidade de cada sujeito, o discurso pedagógico falha em acolher 

as diversidades e os que fogem à norma. Os professores se apresentam como 

pais substitutos - pais opressores, professores opressores - que devem 'salvar' 

os sujeitos da sua má conduta, má postura e dos seus trejeitos. O que os 

estudantes ouvidos na pesquisa percebem é que na prisão eles se libertam 

dessa tentativa de dominação, o que lhes permite novas transferências.  

Com a presente pesquisa, procurei assim, refletir que toda e qualquer 

escola poderia acolher pessoas trans e travestis e aqueles que fogem à norma 

se fossem ‘escolas trans’: autênticas e capazes de encontrar soluções originais, 

daquele universo, com sua linguagem particular e caminhos singulares para se 

trabalhar com o saber e o conhecimento; e que trabalha com os incidentes do 

encontro; onde o professor teria uma escuta clínica, e onde não se buscaria 

adaptar a criança à sociedade recalcado em sua sexualidade em prol de se 

tornar um sujeito universal. E talvez esse caminho pudesse ser percorrido a partir 

do afastamento das prescrições universais do discurso pedagógico, e da 

instauração de mecanismos de escuta dentro da instituição escolar. Não existe 

‘a’ escola (universal); mas ‘escolas’ singulares, que diariamente desafiam às 

soluções prescritivas dos discursos educacionais no encontro com o real – aquilo 

que surge sem sentido e sem significação. 

Buscar as transferências, e não as evitar, dedicando-se em pensar que 

não há educação toda ou completa – o que há é o sujeito, a alteridade, a 

transferência, o cada um e o real. Uma educação por esses moldes poderia ser 

um ideal de educação a se chegar – uma bússola, onde os professores 

pudessem assumir posição de ‘ensinantes’ em busca da escuta do outro e das 

simbolizações dos alunos e alunas e suas expressões, se havendo com o 

impossível da educação e com a dimensão inconsciente. Como a professora que 

a Larissa cita em seu depoimento, que por estar em posição de ensinante, pôde 

estabelecer transferência com ela a partir da sinceridade em afirmar que as 

pessoas não estavam preparadas para lidar com sujeitos como ela, mas que um 

dia estarão – e ela nunca mais a esqueceu. O foco da relação de ensino-



190 
 

aprendizagem deve ser a transferência, e não fazer o sujeito entrar na 'norma', 

porque os sujeitos resistem à essa dominação. Como educar, sem dominar?  

Além disso, o que pude refletir durante a redação da pesquisa é que 

inclusão de pessoas e travestis atualmente acontece sobretudo via decreto; o 

que denota um atraso imenso na inclusão dessas pessoas, já que é por um 

direcionamento político que a escola Arco-Íris existe. Ainda predomina, me 

parece, as escolas ‘de hétero’ (regulares), que procuram enquadrar o sujeito, se 

mantendo imutáveis (como toda instituição).  

A ‘escola-trans’ seria aquela flexível às demandas que surgirem, estando 

em trânsito permanente, não se fechando em soluções e técnicas para lidar com 

os sujeitos. Que, assim como o discurso analítico, consigam se direcionar não a 

uma produção de um saber ou técnica, mas às contradições e ao desejo do 

sujeito, já que os sujeitos trans resistem à essa fabricação pela norma. A 

anulação do desejo do aluno pelo desejo do professor (de que ele saiba) faz com 

o que o aluno se defenda.  

Essencial também, é saber que a sexuação é um processo de constituição 

(ou produção) do sexo do sujeito ligado a seu modo de gozo, e por isso há 

múltiplas e variáveis identidades possíveis. Nesse sentido, cada escola também 

tem as suas demandas, o seu ambiente e suas transferências. Não seria 

possível pensar que as escolas podem ter múltiplas identidades? 

Portanto, não há identidade de gênero; o que existe é um processo de 

sexuação particular e diverso, que se relaciona como cada um lida com o gozo, 

e o desafio da educação é admitir a dimensão inconsciente e impossível de 

educar ao se deparar com isso que é estrangeiro, que não se explica: a 

dimensão também inconsciente do gênero ligado ao ser. 

Também foi possível refletir que os sujeitos trans não constituem um 

grupo uniforme; há múltiplas experiências. Não há identidade da comunidade 

trans, mas há sim, uma identificação entre os sujeitos.  

Eles se identificam ao rejeitar essa ‘ordem moral e social’ enquanto forma 

de dominação, formação, reprodução e regulação de conduta que buscam tornar 

seus membros – tanto na família, como na escola – anônimos. Qual o preço que 

eles/elas pagam por não aceitar a coerção ao controle de seus corpos? 

As formas de se definir o gênero podem ser modos de localizar o gozo - 

que é inominável. Então, o gozo tem a ver com aquilo que fracassa, e que mais 



191 
 

tarde será ligado ao sinthoma, que não tem sentido nem significação. Muitas 

vezes os estudantes não sabem porque foram para o caminho da destruição, 

atribuindo ao destino o que é da dimensão de um gozo que não se localiza.  

A identidade, enfim, pode ser tomada como categoria de análise se 

localizada na interface entre o fundamento central da luta política e a forma de 

subjetivação, marcada pela relação consigo e com o outro, enquanto o conceito 

de 'questão identitária' liga-se às lutas identitárias e lutas por reconhecimento. 

Nesse sentido, por mais que os movimentos identitários possam anular a 

singularidade dos sujeitos trans, é importante refletir que a questão identitária 

pode ser necessária para avanços políticos no que se refere a reconhecimento 

e redistribuição para a população trans e travesti que ainda vive vulnerabilizada 

e invisibilizada. A identidade, assim, aparece como representação de si, por um 

lado, e por outro, se refere ao posicionamento do indivíduo no mundo e à sua 

vinculação a grupos de pertencimento e territórios de habitação/circulação, 

sendo um conceito importante especialmente para os sujeitos trans que tanto 

necessitam de reconhecimento e avanços sociais. 

Talvez seja possível pensar em escolas onde circulam o discurso 

analítico, onde a verdade é o sujeito barrado, dividido pela linguagem e pelo 

inconsciente; sendo a verdade justamente a falta, o que falha. O efeito do 

discurso analítico é a produção de novos S1: novos significantes que 

reestruturam a posição do sujeito frente ao seu desejo. Aproximar a escola do 

discurso analítico, enfim, é o que fundamentaria o papel das 'escolas trans'. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AYOUCH, Thamy. A Psicanálise é o contrário da exclusão, In: A. GUERRA; C. 
MATOZINHO; C. ANDRADE; D. FAUSTINO; D. HOOK; E. L. CUNHA; F. BISPO; 
I. KATZ; M. SOUZA: M. LIMA, D. MORENO: P. ROSA; P. AMBRA; R. LIMA; S. 
MENDELSOHN; T. AB'SABER; T. AYOUCH; T. CANETTIERI; T. PIMENTA 
(Cols.). O mundo e o resto do mundo: antíteses psicanalíticas (p. 178-182). 
N.1, 2022. 

BENEVIDES, B. G; NOGUEIRA, S. N. (orgs.). Dossiê dos assassinatos e da 
violência contra travestis e transexuais brasileiras em 2020. São Paulo: 
Expressão Popular, ANTRA/IBTE, 2021 136p. Disponível em: 
https://antrabrasil.files.wordpress.com/2021/01/dossie-trans-2021-
29jan2021.pdf (acesso em 28.12.2023). 

CARVALHO, M. F. de Lima. Que mulher é essa? Rio de Janeiro: UERJ, 2011. 
147f. Dissertação de mestrado disponível em: 
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/4054/1/Dissertacao%20-
%20Mario%20Carvalho.pdf (acesso em 28.12.2023). 

CEDEC – CENTRO DE ESTUDOS DE CULTURA CONTEMPORÂNEA. 
Mapeamento das Pessoas Trans na Cidade de São Paulo: relatório de 
pesquisa. São Paulo, 2021. 

CIFALI, M. Conduta clínica, formação e escrita. In: PERRENOUD, P., PAQUAY, 
L., ALTET, M. & CHARLIER, E. (Orgs.). Formando professores profissionais 
– Quais estratégias? Quais competências? Porto Alegre: Artmed, 2001, p. 103-
117 

CUNHA, Eduardo Leal. Indivíduo Singular Plural: A identidade em questão. 
Rio de Janeiro, 7letras, 2009, p. 15-25; 25-52; 70-95. 

FAJNWAKS, Fabián. Despatologizar o sujeito trans e outros ensaios 
lacanianos. Belo Horizonte: Ed. Scriptum, 2023. 

FRASER, Nancy. A justiça social da globalização: Redistribuição, 
reconhecimento e participação. Revista Crítica de Ciências Sociais, 63, Out. 
2002, p. 7-20. 

______ Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça numa era “pós-
socialista”. Cadernos de campo. São Paulo, n. 14/15, p. 232-239. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: Nascimento da prisão. Petrópolis (RJ): 
Vozes, 2014. 

FREUD, S. Algumas reflexões sobre a psicologia do escolar. In: ______. Edição 
Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud, 
vol. XIII. Rio de Janeiro: Imago, 1976. p. 245-250. 

IMBERT, Francis. A questão da ética no campo educativo. Petrópolis (RJ): 
Vozes, 2001. 

https://antrabrasil.files.wordpress/
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/


193 
 

LACAN, J. [1972-73]) O Seminário, Livro 20: Mais, ainda. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Editor, 1985. 

LEGUIL, Clotilde. O ser e o gênero: homem/mulher depois de Lacan. Belo 
Horizonte: EBP Editora, 2016, 210p. 

MANONNI, Maud. Educação impossível. Rio de Janeiro: F. Alves, 1977. 318p 

______. Um saber que não se sabe: a experiência analítica. Campinas (SP): 
Papirus, 1989. 

MILLER, Jacques-Alain. Perspectivas do Seminário 23 de Lacan: O sinthoma. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2009. 

MRECH, Leny Magalhães (org.). A construção do Pesquisador. Curitiba (PR): 
Ed. CRV, 214p., 2019.  

MRECH, Leny Magalhães; PEREIRA, Marcelo R.; RAHME, Mônica (org). 
Psicanálise, Educação e Diversidade. Belo Horizonte, MG, Brasil: Ed. Fino 
Traço, 144p., 2011. 

NOGUEIRA, Sayonara Naider Bonfin; ARAUJO, Tatiane Aquino de. Dossiê: A 
espacialização da transfobia no Brasil: Assassinatos e violações de direitos 
humanos em 2021, 2022. Disponível em: http://redetransbrasil.org.br/wp-
content/uploads/2022/01/dossie-mortes-redetransbrasil-2021-web.pdf (Acesso 
em 28/12/2023).  

RIVEIRA, Tania. Por uma psicanálise a favor da identidade. Revista Cult, 24 de 
setembro de 2020, p. 2-12. 

SÃO PAULO (SP). Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria 
Pedagógica. Currículo da Cidade: Educação de Jovens e Adultos (Parte 1 - 
Introdutório). São Paulo: SME / COPED, 2019. 

______. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. 
Repertório EJA: Grandes temas. São Paulo: SME/COPED, 2020. 56p. 

SCOTT, Joan W. Os usos e abusos do gênero. Projeto História. São Paulo, n. 
45, p. 327-351. Dez. 2012. 

______ Gênero: Uma categoria útil para análise histórica. In: HOLLANDA, 
Heloisa Buarque. Pensamento Feminista: Conceitos fundamentais. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p. 49-80. 

TENDLARZ, Edith Beatriz (org.). Género, cuerpo y psicoanálisis. 1ª ed., 
Argentina: Ed. Olivos/Grama Ediciones, 2020. 

VOLTOLINI, Rinaldo. Uma pedagogia esquecida do amor. Campinas (SP): 
ETD – Educação Temática Digital, v. 21, n. 2, p. 363-381. Jun/2019. 

 
 


